Pericopa BeSalah - Cadrul istoric al ,,Cantarii lui
Devora” (haftara) [anul 5784]

in Tanach sunt trei cantari de victorie: Cantarea marii, Cantarea lui Devora si Cantarea lui David. Cantarea marii
(Exod cap. 15) vine in urma succesului evreilor de a se elibera de sub jugul robiei egiptenilor prin evadare.
Cantarea lui David (2Samuel cap. 22; Psalmi cap. 18) apare dupa uriasul succes a lui David, tanarul rege, in
infrangerea si cucerirea tuturor inamicilor tarii si initierea unui imperiu vast care ajungea pana la raul Eufrat:
~David a rostit in fata Domnului cuvintele acestei cantari in ziua in care Domnul |-a scapat din mana tuturor
dusmanilor lui si din mana lui Saul” (2Samuel 22:1).

Cantarea lui Devora este mai greu de explicat. De ce victoria asupra lui lavin, regele Hator, a primit asa o
recunoastere mare, spre deosebire de victoriile lui Ehud Ben Ghera asupra moabitilor si al lui Ghidon asupra
midianitilor? Ce este atat de special in lupta lui Devora si a lui Barak cu canaanitii? Doar pe acestia i-a invins deja
losua Bin Nun jin |2 ywin' de douad ori: pe regii sudului (losua cap. 10) si pe regii nordului in frunte cu lavin, regele
Hator (losua cap. 11). Acestea erau victorii partiale, evreii au reusit sa cucereasca zonele muntoase din centru si
nord, dar nu au reusit in zona vailor si a litoralului: ,losua era batran, inaintat in zile ... iar pamantul de luat in
stapanire a ramas nespus de mult” (losua 13:1); ,Domnul a fost cu luda si el a pus stapanire pe tinutul muntos; dar
nu i-a inlaturat pe locuitorii din vale, caci aveau care de fier” (Judecatori 1:19).

Asa a fost si cu zona din nord: ,Dar [cei din] Manase nu au luat Tn stapanire Bet-Sean ... Taanah ... pe locuitorii din
Meghiddo ... iar canaanitul a locuit mai departe pe pamantul acela” (Judecatori 1:27).

Din documente arheologice noi stim ca de-a lungul litoralului si in vaile din nord statea armata egipteana pentru a
apara calea pe mare din Egipt in Mesopotamia. Acest drum avea o valoare semnificativd, atat economica cat si
militara pentru Egipt. Israelienii nu detineau forta necesara sa lupte cu armata imperiului egiptean, care se baza pe
care de fier rapide. Probabil cd aceasta este cauza lipsei a doud cantari in cartea losua pentru aceste victorii
marete; cele doua victorii erau partiale, israelienii nu i-au invins pe egipteni si pe canaanieni, vasalii lor. Dupa
stabilirea israelienilor in zona muntoasa, a Inceput o convietuire cu canaanitii, fiecare bazandu-se pe reusitele sale
partiale: ,Cand s-a Intarit Israel, i-a pus pe canaaniti la corvoada, dar de inlaturat nu i-au inlaturat” (Judecatori
1:28).

Cu alte cuvinte, chiar si in locurile in care israelienii erau la putere, ei nu i-au alungat pe canaaniti, ci le-au
constrans stapanirea. Aceasta situatie a continuat cateva generatii pana cand, dupa cam 150 de ani de cand losua
a cucerit tara, iar s-au ridicat canaanitii contra Israelului, de data aceasta condusi de lavin, regele Hator.
Bineinteles ca nu este vorba de acelasi rege cu care a luptat Israel in frunte cu losua. Acest nume este o porecla
dinastica, asa cum este si Faraon: ,Domnul i-a vandut in mainile lui lavin, regele Canaanului, care domnea n
Hator, iar capetenia ostirii era Sisera ¥10'0; acesta statea in Haroset Ha-Goyim o'min nwinn; fiii lui Israel au strigat
catre Domnul, caci [lavin] avea noua sute de care de fier si fi asuprise pe fiii lui Israel cu putere vreme de douazeci
de ani” (Judecatori 4:2-3).

Ce oare i-a determinat pe canaaniti dupa cam 150 de ani de reciprocitate cu israelienii sa se ridice contra lor?


https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-cadrul-istoric-al-cantarii-lui-devora-haftara-5784/
https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-cadrul-istoric-al-cantarii-lui-devora-haftara-5784/

Presupunerea unui mare arheolog israelian este ca Sisera trebuie identificat cu tribul Serden din Neamurile marii
D'n mix care au invadat tara in anii 1150-1250 f.e.n. veniti din insulele grecesti. Cu aceasta invazie au venit si
Filistinii si s-au asezat in partea de sud a litoralului. Tribul Serden s-a asezat in partea de nord a litoralului. Ei au
adus cu ei care de fier si arme performante, ca si restul neamurilor veniti. Aceasta invazie militara extrem de
puternica a semanat sperante in inima canaanitilor ca impreund vor reusi sa-i goneasca pe evrei si din zona
muntoasa.

Aceasta combinare intre tribul Serden si canaaniti cu centrul n Haroset Hagoyim a dat rezultate militare bune
acestei coalitii, dupa cum scrie: ... i-au presat pe fiii lui Israel cu putere vreme de douazeci de ani” (Judecatori
4:3). Arheologul identifica orasul cu un sit sapat in zona numita astazi Tel Iron, de unde a iesit armata invadatoare
sa ocupe Valea Izreel si asa sa desparta triburile din nord de cele din centru. Astfel putem fntelege urmatorul
verset din cantarea lui Devora: ,in zilele lui Samgar, fiul lui Anat, in zilele laelei, pustii erau cararile, iar cei ce
umblau pe poteci mergeau pe carari intortocheate” (Judecatori 5:6). Aici este vorba de devieri ale drumului care sa
asigure legatura intre triburile din nord si cele din centru, realizata pana atunci prin trecerea prin Valea lIzreel.
Acum s-a complicat situatia, iar cei veniti din Samaria spre Galilee trebuiau sa treaca prin Valea lordanului de est,
de acolo sa se urce spre muntii Ghilad si Golan si de acolo sa coboare la Valea lordanului. Acestea sunt acele
»cardri intortocheate” de care vorbeste Devora.

Aceasta situatie era insuportabila pentru triburile din nord care au fost despartite de la centrul religios si national
din Silo. Si iata ca Devora il cheama pe Barak Ben Avinoam din tribul Naftali, care statea in Galileea Superioara de
est incurajandu-l sa iasa la razboi. Initiativa la razboi vine din partea unei conducatoare religioase - profetesa si
judecatoare - deoarece primejdia unei izolari era asimilarea triburilor din nord in populatia canaanita si feniciana.
Devora nu s-a referit doar Tn mod general, ci a propus si miscari tactice de razboi: ,Du-te trage-te pe Muntele
Tabor si ia cu tine zece mii de oameni dintre fiii lui Naftali si dintre fiii lui Zabulon” (Judecatori 4:6). Ca o profetesa
adevdrata, ea promite si rezultatele razboiului: ,Eu il voi atrage la tine, catre valea Kison, pe Sisera, capetenia
ostirii lui lavin, cu carele lui si cu pedestrimea lui, si-l voi da in mana ta” (Judecatori 4:7). Reactia lui Barak, care
avea probabil o pregatire militara, este ciudata: ,Barak i-a zis, daca vii cu mine, ma duc! Daca nu vii cu mine, nu
ma duc!” (Judecatori 4:8). De ce oare un militar are nevoie de o femeie sa mearga cu el la razboi? Pare ca Barak a
vazut in propunerea lui Devora ceva nelogic. Noi stim ca Muntele Tabor se afla in Valea lzreel. El este izolat de
muntii Galileei din nord si de asemenea de muntii Samarei din sud. Pe muntii Galileei din nord canaanitii si filistinii
nu au indraznit s se urce, deoarece carele lor de fier nu sunt efective in zone muntoase. ins3 sa stranga forte
militare pe Muntele Tabor este dea dreptul o sinucidere, fiindca ei vor fi inconjurati imediat de carele de fier care
se vor instala in valea care inconjoarad muntele. intr-adevar, asa s-a si intamplat: ,Sisera si-a chemat la arme toate
carele - noua sute de care de fier - si tot poporul care era cu el din Haroset Hagoyim catre valea Kison i7"
(Judecatori 4:13).

Reactia lui Barak se bazeaza probabil pe ipoteza ca luptatorii sai nu vor accepta miscarea nelogica pe care Devora
0 propusese. Singura posibilitate ca ea sa se concretizeze, este ca Devora insdsi sa vina la intalnirea ostirilor si sa
le vorbeasca ca o profetesa care aduce cuvantul Domnului. intr-adevar, Devora se alatura lui Barak si seamana
intre luptatori un spirit de credinta si curaj: ,Devora i-a zis lui Barak, ridica-te! Aceasta este ziua in care Domnul il
da pe Sisera in mana ta! Oare nu Domnul iese [la lupta] inaintea ta?” (Judecatori 4:14). Dupa cum ea a profetit,
fagaduinta divina s-a implinit si ostirea canaanita-filistina a fost infranta: ,Domnul i-a invdlmdsit pe Sisera si toate
carele si toata tabara [aducandu-i] sub ascutisul sabiei, in fata lui Barak ... Barak a urmarit carele si tabdra pana la
Haroset Hagoyim, si toata tabara lui Sisera a cazut sub ascutisul sabiei, n-a rdmas nici unul” (Judecatori 4:15-16).
Ce s-a Intamplat aici? Cum au Tnvins niste luptatori lipsiti de arme metalice o armata uriasa de care? De ce Sisera
si oamenii lui au fost nevoiti sa-si paraseasca carele si sa fuga pe jos? ,Sisera a coborat din car si a fugit pe jos”
(Judecatori 4:15).

in capitolul 4 nu gasim nicio explicatie militard la aceasta infrangere, ci doar una religioasa. insa in cantare, in
capitolul 5 gasim aluzii militare. Din aceste aluzii noi invatam ca s-a petrecut o inundatie a raului Kison, care a
acoperit zone mari din Valea Izreel si a provocat carelor lui Sisra sa se impotmoleasca in noroiul Valei Izreel:
»Puhoiul Kison i-a maturat, puhoiul stravechi, puhoiul Kisonului!” (Judecatori 5:21). lar istoricul losephus Flavius



(Israel, sec. 1 e.n.) scrie in cartea sa ,Antichitati iudaice” ca a inceput deodata o ploaie torentiala cu fulgere si
tunete si ea a dus la aceea inundatie in care s-au impotmolit carele lui Sisera.

Buimaceala canaanitilor provenea de la faptul cd acesta ploaie - un adevarat potop - a venit in toiul veri. Oare noi
cunoastem asa ceva in Israel? Bineinteles ca da. Acestea sunt precipitatii care vin cu fenomene electrice aduse de
presiunea atmosferica scazutda numitd astazi ,presiunea atmosferica din Marea Rosie” 910 0! j7'9x. Aceste
precipitatii ajung cateodata pana la Valea lzreel. Asadar minunea era anotimpul in care aceasta s-a petrecut,
deoarece in toiul verii se intampla extrem de rar. Faptul ca profetesa Devora a prevazut-o dandu-i lui Barak
dispozitii precise cum sa se pregateasca la ele si ca ele au avut loc exact cum a spus ea - aceasta calitatea
miraculoasa pe care nicio explicatie rationala nu o poate deslusi: ,Cerurile au picurat si ele, iar norii au cernut ape,
muntii s-au scurs dinaintea Domnului - Celui din Sinai - dinaintea Domnului, Dumnezeului lui Israel” (Judecatori
5:4-5).

Care este legatura intre Sinai si Muntele Tabor? Toti comentatorii, primii si ultimii, au avut probleme aici.
Majoritatea se bazeaza pe midrasul Sifri 33:6 care atribuie acest verset evenimentului de pe Muntele Sinai, darea
Torei. Datorita ei, Devora a reusit sa aduca poporul la victorie. Dar dupa explicatia legata de vreme este clar ca
este vorba despre ,presiunea atmosferica din Marea Rosie” care se afla la coasta desertului Sinai si de acolo
continua spre nord, spre Neghev si mai departe spre Valea Izreel, unde cantitatile de precipitatii ajung la sol.

Victoria a fost covarsitoare: ,, ... Toata tabdra lui Sisera a cazut sub ascutisul sabiei - n-a ramas nici unul”
(Judecatori 4:16). Dupa aceea s-a intamplat ceva ce nu a mai fost de pe vremea lui losua: armata israeliana a
reusit sa patrunda in orasele canaanene fortificate - primele fiind Meghiddo si Hator - si sa le distruga.

Pericopa BeSalah - Cantarea femeilor [anul
5783]

; i P

Dupa ce egiptenii s-au Tnecat in mare si poporul Israel a fost salvat, s-a spus o cantare de recunostinta si glorificare
a minunii. in pericopa noastra sunt doua cantari: una lunga spusa de Mose si Bnei Israel (Fii lui Israel), iar dupa ea
0 cantare scurtd spusa de femei. Despre cantarea barbatilor noi nu stim prea multe, nsa despre cantarea femeilor
avem mai multe informatii, anume ca ea a continut si muzica si dansuri: ,Profetesa Miriam, sora lui Aron, a luat in
mana o tamburina si toate femeile au iesit cu ea, cantand la tamburine si dansand” (Exod 15:20). inteleptii sunt in
dezacord in legatura cu importanta si vremea acestei cantari a femeilor. in consecinta ei nu sunt de acord despre
pozitia femeilor fata de Dumnezeu.

in midras noi citim despre un fel de concurs intre trei grupuri care au vrut s& spuna o cantare: barbatii, femeile si


https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-cantarea-femeilor-5783/
https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-cantarea-femeilor-5783/

Tngerii. Dumnezeul a hotarat ordinea punand femeile inaintea ingerilor in ciuda impotriviri ingerilor (Tanhuma,
Besalah 13).

in alt midras noi g&sim o alta ordine a cantaretilor in care neintelegerea este intre Israel si ingeri, cu alte cuvinte
intre omenesc si spiritual. Impéartirea secundara intre oameni nu este treaba lui Dumnezeu, ci este prerogativa
omului. Dupa acest midras femeile au fost primele inaintea barbatilor printr-o surpriza ori printr-o organizare
rapida fnaintea barbatilor (Pitron Tora, Haazinu, p.135).

Rasi la versetul 21 din Exod 15 spune ca Miriam a spus o cantare femeilor, pe cand la barbati s-a procedat in felul
urmator: ,El spune si ei raspund dupa el”. Rasi mai adauga mai inainte ca femeile erau mai pregatite pentru acest
eveniment decat barbatii. Ele erau de asemenea mai pline de credinta decat barbatii. Din aceasta cauza ele au
pregatit din timp instrumentele muzicale care sa le acompanieze la cantare. Comentatorii lui Rasi mai adauga ca
femeile nu au cantat doar un verset dupa cum apare in Tora, ci femeile si Miriam au spus o cantare intreaga
paralel cu cantarea barbatilor. Toraua a scurtat si nu a repetat toata cantarea deoarece era deja scrisa.

Marele comentator Abarvanel (Portugalia-Italia, sec. 15) prezinta in felul urmator: cand Miriam i-a auzit pe barbati
cantand, a organizat femeile ca ele sa cante ca barbatii. El aduce cantarea femeilor care este de fapt o sinteza a
cantarii barbatilor. El ne mai spune ca Toraua subliniaza faptul ca Miriam este sora lui Aharon ca sa ne descrie
nivelul ei de profetie. Miriam era o profetesa de nivelul lui Aharon si nu de nivelul lui Mose. Ca urmare cantarea ei
era un efect al inspiratiei duhului sfant (ruah hakodes) asupra ei. Asa ca rezultatul a fost o cantare asemanatoare
Cu aceea a lui Mose, deoarece amandoi au fost inspirati de la aceeasi experienta.

Sunt multi comentatori care merg in urma cartii Hazohar afirmand ca toti evreii au ajuns atunci la un nivel extrem
de Tnalt de profetie si toti au cantat impreuna.

Noi vom termina cu un alt pasaj deosebit si extrem de important din Zohar. Acolo scrie ca pentru Dumnezeu
cantarea femeilor era atat de importanta, incat femeile atunci cantau zilnic in fata lui Dumnezeu varianta feminina
a cantarii marii. Dumnezeul, toti tadikimii (oameni perfecti) si ingerii vin sa asculte femeile si sa se delecteze de
cantarea lor (Zohar, partea 3, 167:b).

Pericopa Besalah - Miryam Hanevia, femeia -
profet [anul 5779]

Fa -
"Si Miryam profetesa, sora lui Aron, a luat tamburina In mana ei si toate imediat dupa aceea femeile au iesit dupa
ea cu tamburine si dansand. Si Miryam le-a raspuns: ,cantati-I lui Adonai ca s-a inaltat, a aruncat in mare caii si
calaretii lor” (Exod 15:20-21).


https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-miryam-hanevia-femeia-profet/
https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-miryam-hanevia-femeia-profet/

Fragmentul acesta, care ne povesteste despre cantecul lui Miryam dupa retragerea marii, nu a captat prea mult
interesul comentatorilor clasici. Ulterior, analizele altor interpreti au permis, intre altele, sa descoperim in aceste
versete dovezi despre activitatea si comportamentul independent al femeilor in perioada Tanachului.

in versetul de mai sus Miryam apare pentru prima oard cu numele ei adevarat. La inceputul cartii ,Exod”, in
povestea despre nasterea lui Mose, apare o fugitiva aluzie la Miryam sora lui Moise, dar Toraua preferd sa lase in
obscuritate detalii despre identitatea membrilor de familie (tata, mama si sora) din cauza ca, in vremea aceea, tot
ce era legat de Exod reprezenta un fapt clandestin, secret. Doar in cartea ,Numeri” avem o descriere completa a
acestei familii (26:58-59).

Din cauza ca numele ei este amintit pentru prima oara aici, dupa Sirat Hayam (cantecul marii), se adauga langa
numele ei si inrudirea, "sora lui Aharon”. Insa ceea ce este impresionant este incd o adaugare la nume si anume
denumirea de profetesd. Pana acum acest titlu i-a fost dat doar lui Avraham, "ca profet este” (Geneza 20:7). Dar,
iata, aici titlul este atribuit pentru prima oara unei femei.

Totusi, atribuirea acestui titlu lui Miryam ridica, la randul ei, intrebari si in primul rand prin ce apare puterea ei de
a profeti? Hazal, inteleptii, gasesc asta in fapte care s-au petrecut inaintea nasterii lui Mose, si anume ca ea ar fi
spus tatalui ei "la sfarsit vei avea un bdiat care va salva poporul evreu din Egipt” (Midras Mechilta, Besalah).
Viziunea asta |-a convins pe Amram, tatal, sa-si reia viata conjugala in ciuda amenintarilor de existenta. in Tora nu
avem nici o indicatie despre asa ceva, in afara spuselor lui Miryam insusi, cum ca HASEM a vorbit si cu ea si cu
Aharon asa cum a vorbit si cu Mose: "Oare numai cu Mose a vorbit Adonai, doar si cu noi a vorbit ?” (Numeri 12:2).
De aici devine cat se poate de clar ca Miryam avea capacitati profetice care nu ne sunt povestite in Tora. Ca
dovada, descoperim cu diferite ocazii contributiile ei la conducerea poporului in perioada iesirii din Egipt. Vom
aminti doar doua cazuri:

1. Miryam a fost pedepsita fiindca a vorbit urat de Mose fiind contaminata cu lepra. Toraua scoate in
evidenta ca poporul Ti este fidel acestei mari conducatoare si nu fnainteaza in pustiu pana cand Miryam
n-a putut sa mearga si ea: "Si Miryam a fost inchisa in afara de tabara sapte zile si poporul nu a mers
pana cand Miryam nu li s-a alaturat” (Numeri 12:15).

2. Dupa o traditie foarte veche pe care o gasim si in Toraua scrisa si in Toraua orala, Miryam este una din
cei trei conducatori ai poporului la iesirea din Egipt si ai marsului in pustiu: "Pentru ca te-am scos din
tara Egiptului si te-am rascumpadrat din casa robilor si am trimis naintea ta pe Moise, Aharon si Miryam”
(Mica 6:4); "Trei conducatori buni a avut Israel si anume: Mose, Aharon si Miryam (Talmud Bavli, Taanit
9:a).

Noi nu stim datorita caror fapte a ajuns Miryam la aceasta pozitie Tnaltd in afara de contributia ei "anonima” la
nasterea lui Moise si participarea la "revolta” impotriva lui Mose. Nu s-a spus un cuvant in Tora despre trasaturile
ei de lider in afara textului analizat de noi chiar la Tnceputul articolului, cu cantecul marii in care ni se spun cateva
cuvinte despre aceste trasaturi ale ei printre celelalte femei. Dar textul ascunde niste explicatii mai profunde.

Toraua ne aratd in primul rand caracterul ei de initiatoare: "Miryam ...a luat tamburina in mana”. Midrasul Lekah
Tov la Exod ne spune ca ceea ce este important este cine are initiativa. Ori, cea care reuseste sa le entuziasmeze
pe femeile care au iesit dupa ea cu tamburine si dansuri este nimeni alta decat Myriam.. Scriptura accentueaza ca
"toate femeile” au iesit dupa ea, cu toate ca midrasul spune ca numai cele care erau potrivite la profetie au iesit.

Si alegerea textului care s-a cantat a fost facuta de Miryam: "Cantati-1 lui Adonai ca s-a naltat, a aruncat in mare
caii si calaretii lor” (Smot/Exod 15:20-21). Se pare ca Miryam repeta cuvintele spuse la inceput de fratele ei, Moise.
Dar nu este asa. Este o mare diferenta intre ce au cantat cei doi. Mose a inceput la singular: "Voi canta lui Adonai
ca S-a inaltat de tot” (Exod 15:1), in timp ce Miryam se adreseaza femeilor la plural si in mod imperativ si le
cheama sa participe la aceasta experienta de credinta "cantati-I lui Adonai”.

S-ar putea sa fie aici o aluzie la stiluri diferite de conducere. in timp ce Mose se inchide si isi consacra timpul
dialogului cu Kados Baruch Hu, Miryam iese in public si se comporta ca un adevarat lider. Miryam este primul
personaj feminin din Tanach care se comporta ca o femeie de stat. Despre viata ei personala nu ni se spune nimic



in Tora. In aceastd privintad ea seamana cu fratele ei, Aharon, care, gratie rolului lui de cohen (preot), dar si firii
lui, este perceput in traditia evreiasca ca un om popular si care are grija de compatriotii lui, un om al pacii. Poate
din cauza asta supranumele de ,Miryam - sora lui Aron” vine sa accentueze caracterul ei de lider pragmatic si
intelept, care decide sa il urmeze pe fratele ei, Aron.

Pericopa Besalah - Nahson Ben Aminadav, un
erou advarat [anul 5780]

Nahson a fost cea de-a cincea generatie de la lehuda, fiul lui laakov; lehuda I-a avut pe Peret, care |-a avut pe
Hetron si el la randul sau pe Ram si acesta pe Aminadav, tatal lui Nahson. Pentru prima oara il intalnim in Tora intr-
o imprejurime neasteptatd, in Exodul 6:23 "Si si-a luat-o Aron pe Eliseva fiica lui Aminadav sora lui Nahson de
nevasta si i-a nascut pe Nadav si pe Avihu, pe Elazar si pe ltamar".

Aici Nahson este amintit ca fiind fratele Iui Eliseva cand aceasta s-a maritat cu Aharon. in Tora de obicei este
amintit numai numele tatalui (si aici se intampla la fel). Dar de ce aici Tora a adaugat si numele fratelui? Rasi ne
invata: "Cel ce doreste sa-si ia o sotie ar trebui sa-i cunoasca fratii" De multe ori copilul seamana cu fratele mamei.
Asa si Aharon, Tnainte de a se fnsura I-a cunoscut pe acest frate si a inteles ca este un om bun.

0 saptamana dupa ce au iesit din Egipt, stau fiii lui Israel in fata apei cu valuri mari ale marii si in spatele lor se afla
Egiptenii. HaKados Baruch Hu i spune lui Mose: "Spune fiilor lui Israel sa porneasca". Si aici se dovedeste curajul si
eroismul lui Nahson si devotamentul lui la HASEM. Povestea este relatata in cateva Midrasimuri si in Talmud in
tratatul Sota 37a si in Midras Mechilta, Besalah 5:

"Cand au ajuns triburile la mare, fiecare spunea: "Nu eu cobor primul in mare.” ... In timp ce stateau si se sfatuiau,
a sarit Nahson ben Aminadav si a cazut in apa. La el se refera versetul din Psalmi (69:2-3). Mantuieste-ma, HASEM
ca a intrat apa pana la sufletul meu. Afundatu-m-am in noroiul adancului, care nu are fund"


https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-nahson-ben-aminadav-un-erou-advarat-5780/
https://www.evrei.ro/pericopa-besalah-nahson-ben-aminadav-un-erou-advarat-5780/

in Midras Pirkey deRabi Eliezer este relatatd o legenda despre membrii tribului Binyamin, care au vrut sa sara
primii, dar cei din tribul luda nu i-au ldsat si au aruncat in ei cu pietre. Atunci legenda descrie momentul
impresionant in care Nahson Ben Aminadav a sarit primul, in toiul acestor dispute.

Gestul sau plin de curaj a produs schimbari importante atat in destinul sdu, cat si in viata si viitorul tribului sau:

Astfel, datorita lui, dupa midrasim si dupa Talmud, s-a dat regalitatea tribului lehuda cand tara a devenit regat, cu
toate 3 alte triburi (cum ar fi de exemplu Reuven, primul ndscut) aveau prioritate. lehuda era al patrulea copil. in
Mechilta de Rabi Yismael, Besalah scrie: "Cel ce mi-a sfintit numele pe mare va veni si va conduce [neamul lui]
Israel". Din copiii copiilor lui Nahson au iesit regele David si regii din lehuda.

La fel, cand a fost inaugurat Miskan, cei doisprezece presedinti (conducadtori, sefi) ai triburilor au adus primii
jertfele. Cu toate ca lehuda nu era cel mai mare dintre triburi, el a fost cel care a primit onoarea de a aduce primul
jertfa si de asta este scris in Midras Raba: "A spus Rabi Simon ben lohai: I-a spus HaKados Baruch Hu lui Moise: Cel
ce mi-a sfintit numele pe mare el va fi primul care se va apropia [pentru a aduce jertfa] si acesta a fost Nahson".

in Midras Yalkut Sim'oni ne este povestit c& atunci cand Moise a poruncit s& se adune sfatul celor 70 de batrani
care sa il ajute in conducerea poporului, Nahson a fost unul dintre ei.

Moartea lui a fost tragica chiar daca nu stim sigur in ce Tmprejurari a murit, intrucat in cartea "Seder olam raba”
(un midras istoric editat in primele doua secole ale Erei Curente) sunt avansate trei variante diferite privind modul
Tn care ar fi putut muri, toate trei intamplari tragice. Prima variantd este incendiul care a izbucnit la marginea
taberei evreilor cand ei s- au plans la Domnul si El s-a maniat (Numeri 11:1). in incendiu printre cei 70 de batrani
care s-au urcat pe munte sa-l intrebe pe Mose era si Nahson. De ce a trebuit sa moara ?. Fiindca n-a sarit sa-I
apere pe Mose in fata poporului plangdret, afirma textul amintit.

A doua a fost povestea cu cele 12 iscoade care au fost trimise de Mose sd cerceteze tara. Cand Calev spunea cd
vor putea cuceri tara (Numeri 13:30) si a amintit tot ce a fost si a spus printre altele ca Mose a despicat marea, a
sarit Nahson intreband: Chiar Mose a fost cel care a despicat? Atunci a izbucnit apa din fantana lui Miriyam si
Nahson s-a Tnecat.

A treia este povestea celor care s-au hotarat sa se urce pe munte in timp ce Mose si Yehosua cu batranii se
intrebau ce sa faca dupa intoarcerea iscoadelor din misiune (Numeri 14:40). El a fost cel care i-a adunat pe baietii
care s-au urcat pe munte. Mose le-a spus sa nu mearga dar ei s-au incapatanat si Amalekitii si Cnaanitii care au
venit de pe munte i-au omorat (Numeri 14:45).

Nahson este pana astazi un exemplu de curaj si eroism extraordinar. Numele sau, atasat unor evenimente,
institutii, sau persoane reprezinta un simbol al curajului, vitejiei, eroismului. Astfel, in Aprilie 1948 operatiunea
Tncununata de succes desfasurata de Hagana pentru eliberarea drumului spre lerusalaim, in ultimele sase
saptamani ale Mandatului Britanic, cu o luna nainte de adoptarea declaratiei de independenta, a fost numita
"Mivta (operatiunea) Nahson”. Si in armata (Tahal) a existat o unitate de drone care s-a numit Nahson, iar unitatea
de interventie armata a administratiei inchisorilor se numeste Nahson.

Pericopa Bo - Jertfa de Pesah - Korban Pesah
[anul 5780] nod a7


https://www.evrei.ro/pericopa-bo-jertfa-de-pesah-korban-pesah-5780-%d7%a7%d7%a8%d7%91%d7%9f-%d7%a4%d7%a1%d7%97/
https://www.evrei.ro/pericopa-bo-jertfa-de-pesah-korban-pesah-5780-%d7%a7%d7%a8%d7%91%d7%9f-%d7%a4%d7%a1%d7%97/

Toate jertfele din Tora pot fi impartite in doua categorii:

1. Jertfe personale - fiecare persoana sau un grup de persoane le jertfesc
2. Jertfe publice - cohen (preot) sau cohen gadol (mare) le jertfesc in numele poporului

Cele doua variante se deosebesc din punct de vedere de halacha. Timpul in care se aduce jertfa publica este
permanent, el amana Sabatul si amana impuritatea. Spre deosebire, jertfa personala nu are un moment
permanent, nu amana Sabatul sau impuritatea, adica nu se aduce daca acestea exista in acel moment (Talmud
Bavli, tractatul loma 50:a). Numai jertfa de Pesah difera de toate acestea, dupa cum invatam de la Rambam
(Maimonides): ,Singura jertfa personala care este un fel de jertfa publica este jertfa de Pesah pe care fiecare
persoana o va jertfi pe data de 14 Nisan” (introducerea la Misna, tractatul Kodasim).

Momentul aducerii jertfei de Pesah este permanent, 14 Nisan ,intre doua seri”, adica timpul intre apusul soarelui si
lasarea noptii (este momentul schimbarii datei zilei de la 14 Nisan la 15 Nisan). Este vorba despre zorii zilei de 15
Nisan. Nu cohenul il jertfeste in numele poporului, ci fiecare evreu este poruncit s-o faca in mod personal, spre
deosebire de jertfa publica. Aceasta pozitie speciala a jertfei de Pesah - intre jertfa personala si jertfa publica - i s-a
acordat din cauza ca de Pesah ne-am transformat din indivizi in public, in popor. Jertfa de Pesah si regulile ei redau
aceasta idee.

Dupa spusele marelui Rabin Kuk, nu mijloace sociale, economice si altele fac legatura intre persoane si le
transforma intr-o singura existentd, ci o legatura metafizica-sufleteasca care transforma persoanele intr-o obste,
intr-un popor. Trebuie observata totalitatea ca un singur organism. in jertfa de Pesah sunt puse in evidenta
persoanele, care prin adunarea lor impreuna produc totalitatea si asa se aduna toti indivizii la olalta intr-o natiune.
Fiecare persoana este egala cu toata obstea.

Cand Templul exista, s-a aplicat porunca de a insusi in fiecare an aceasta prin aducerea acestei jertfe unice, un fel
de recapitulare anuald care sa ne aminteasca inceputul nostru ca popor pe aceasta planetd: dintr-o mare familie
binecuvantata intr-un popor.

Sarbatoarea de Pesah in desert

Jertfa de Pesah care a fost adusa in Egipt, in ajunul iesirii de acolo, era unica si in regulile care s-au aplicat atunci si
ele nu s-au mai aplicat nici odata de atunci. in Misna tractatul Pesahim 9:8 scrie: ,,Cu ce se deosebeste Pesah Egipt
(a fost o singura data) de Pesah (pentru) Generatii?” Raspunsul detaileaza cum a fost Pesahul in Egipt: S-au
pregatit din ziua a zecea a lunii, s-au inchis n casa, au stropit sange pe amandoi usorii usii si pe pragul de sus.
Toate aceste operatiuni au intdrit sensibilitatea ca o familie mare se transforma intr-un popor organizat. La
generatiile care au venit dupa iesirea din Egipt nu mai era nevoie sa se inchida in case si sa stropeasca in jurul usii
cu sange. insa caracteristicile de transformare din indivizi in obstie au ramas in aceasta sarbatoare.

Primul Pesah care s-a tinut asa cum il sarbatorim noi de generatii a fost la un an dupa iesirea din Egipt: ,Si au tinut
Pesahul Tn luna intai, in ziua a paisprezecea a lunii, intre cele doua seri, in pustiul Sinai; dupa cum poruncise
HASEM lui Mose, asa au facut Bnei Israel” (Numeri 9:5). Sarbatoarea s-a tinut doua saptamani dupa inaugurarea



Tabernaculului de Ros Hodes Nisan, adica Tntai a lunii Nisan. Marele comentator Rasbam (nepotul lui Rasi) ne
spune: ,Acum, dupa ce s-a construit Cortul, a poruncit sa se faca (Pesahul) ca cel de Generatii si nu ca cel de

Egipt”.

Construirea Tabernaculului este una dintre cele mai importante etape in consolidarea evreilor ca indivizi care
constutuie un popor, chiar daca cortul este temporar si nu a ajuns inca la locatia unde isi va avea sediul definitiv.

Era de asteptat ca Pesahul urmator sa se faca la locul permanent, adica in Templul care se va construi in tara. Dar
cateva luni dupa prima sarbatoare a Pesahului in desert, s-a intamplat ceva grav, pacatul iscoadelor. lar aceasta
generatie va trebui sa ramana in pustiu inca 40 de ani in care nu vor putea face circumcizie noilor nascuti. Cine nu
este circumcis nu poate sa jertfeasca jertfa de Pesah, dupa cum citim ,Pentru ca tot poporul care iesise din Egipt
fusese circumcis, insa nimeni din tot poporul care se nascuse in pustiu, pe drum dupa ce au iesit din Egipt, nu
fusese circumcis” (losua 5:5). Daca ne intrebam de ce nu puteau face circumcizie, raspunsul il gasim in Talmud,
tractatul levamot 72:a. Acolo se spune ca problema era ca din cauza pedepsei nu era vantul (sau duhul?) din Nord
care vindeca rana, adica nu aveau cum sa vindece rana care se produce de la tdietura. Asa ca nu puteau jertfi
jertfa de Pesah fiindca avem regula ,dar nici un necircumcis sa nu manance din el” (Exod 12:48).

Sarbatoarea de Pesah la intrarea in tara

Doar dupa ce a disparut aceea generatie, se putea reinnoi sarbatoarea de Pesah si ea se reinnoieste in varianta
israeliana. Poporul evreu trece lordanul in ziua a zecea a primii luni, Nisan. in cartea losua ne este detailat in
amanunte de ce trebuie acum ca poporul sa fie circumcis (cap. 5, versete 2-9). Dupa asta s-a deschis calea din nou
la jertfa de Pesah, de data aceasta pe pamantul Israelului: ,Si Bnei Israel au asezat tabdra in Ghilgal si au
sarbatorit Pastele in ziua a paisprezecea a lunii, seara in campiile lerihonului. Si a doua zi dupa Pesah, in aceeasi zi,
au mancat din graul tarii azime si boabe prajite” (losua 5:10-11). Este o reinnoire publicd, generald in acest Pesah
catre Inceperea sederii si stapanirii tarii de catre noii ei locuitori. Faptul ca au trecut 40 de ani de la ultima tinere a
sarbatorii n-a influentat noua generatie de a continua de unde a fost intrerupt. Si parca acum continua mai cu
virtute povestea iesirii din Egipt de parca nici nu a fost intrerupta. Noua generatie care s-a ndscut in desert nu a
participat la prima sarbatorire de Pesah si nu a cunoscut jertfa de Pesah de atunci si semnificatia ei. Ea trebuie sa
faca pentru prima oara aceasta jertfa pe pamantul Israelului si trebuie sa invete caracteristicile acestei jertfe
pentru a consolida unitatea poporului evreu intr-un singur popor.

Pericopa Bo - Pacaleala plecarii din Egipt [anul
5784]

Moise si poporul evreu au primit porunca de doua ori sa fmprumute de la egipteni diverse obiecte:


https://www.evrei.ro/pericopa-bo-pacaleala-plecarii-din-egipt-5784/
https://www.evrei.ro/pericopa-bo-pacaleala-plecarii-din-egipt-5784/

= Fiecare femeie va cere de la vecina ei si de la cea care locuieste in casa ei, vase de argint si vase de
aur si haine ...” (Exod 3:22)

» Vorbeste asadar in auzul poporului, ca sa ceara fiecare barbat de la vecinul lui si fiecare femeie de la
vecina ei vase de argint si vase de aur” (Exod 11:2)

intr-adevar, asa s-a si procedat ,,Copiii lui Israel au facut dupa cuvantul lui Moise si le-au cerut egiptenilor vase de
argint si vase de aur si haine” (Exod 12:35).

Comentatorii, vechi si noi, si-au manifestat nedumerirea de aceasta inselaciune si au gasit diferite explicatii.
Chestiunea nu este una de dreptate; este evident ca pentru munca grea pe care au facut-o evreii in Egipt, li se
cuvenea o rasplata care nu era mai mica decat acele obiecte. Problema este faptul ca s-a ales minciuna si
cacealmaua; sa iei fara sa intentionezi sa returnezi, sa le prezinti ca un imprumut fara sa intentionezi sa le
returnezi.

Cateodata, cel slab n-are Incotro decat sa se foloseasca de pacaleala fata de cel puternic, Tnsa cele zece plagi i-au
transformat pe egipteni In partea cea slaba. De ce israelienii isi primesc rasplata prin minciuni?

Adevarul este ca nu trebuie sa vorbim despre aceasta pacaleala separat, ea fiind o parte dintr-o pacaleala mult
mai mare: solicitarea lui Moise si Aron de la Faraon nu este sa iasa din Egipt |a libertate, ci sa iasa doar ca sa-
slujeasca pe Domnul - si sa se intoarca. Astfel i-au solicitat Faraonului, fiindca in fata tufisului au primit porunca:
»Lasa-ne sa mergem cale de trei zile in desert si sa aducem jertfe Domnului” (Exod 3:18). Aici nu este vorba
despre o eliberare pe vecie, ci despre o calatorie pentru a aduce o jertfa Domnului.

Moise repeta aceste lucruri de nenumarate ori: ,Da drumul poporului Meu sa Ma slujeasca” (Exod 8:1); ,ca sa tina
0 sarbatoare pentru Mine in desert” (Exod 5:1); ,Sa mergem sa jertfim Domnului” (Exod 5:17) si altele. Asa au
inteles si Faraonul cu slujile lui, dupa cum reiese din multe versete, printre care: ,Mergeti, slujiti Domnului” (Exod
10:8); ,Da drumul oamenilor sa slujeasca Domnului Dumnezeului lor” (Exod 10:7); ,si voi da drumul poporului ca
sa aduca jertfe Domnului” (Exod 8:28) si altele.

intr-adevar, la inceputul pericopei ,BeSalah”, cand Faraonul a inteles ca poporul nu se va intoarce, ni se spune ca
poporul a fugit: ,Si i s-a dat de veste regelui Egiptului ca poporul fugise” (Exod 14:5) - nu dupa cum se stabilise.

Marea intrebare pe care au pus-o inteleptii si comentatorii din toate perioadele: De ce oare nu s-a spus adevarul?

Este adevarat ca nu este o problema de a minti pe un inrobitor feroce pentru a se elibera. Dar pentru ce? Nu este
logic sa presupunem ca influenta celor zece plagi nu ar fi de ajuns ca sa-I [amureasca pe Faraon sa elibereze
poporul pentru totdeauna.

Pacdleala pentru imprumutarea obiectelor este usor de explicat: daca il inselam pe Faraon ca este vorba despre o
sarbatoare in desert, este usor de inteles ca avem nevoie sa imprumutam obiecte ca sa putem sarbatori in desert.
intrebarea care trebuie pusa nu este despre imprumutarea obiectelor, ci cererea nu de a iesi la libertate, ci de a-L
sluji pe Domnul in desert si a se reintoarce.

Comentatorii aduc foarte multe explicatii. Marele comentator Sadal (Samuel David Luzzatto, Italia sec. 19) spune
ca nu era in posibilitatea lui Moise sa-i spuna adevarul unui tiran ca Faraonul. Un alt comentator din cei numiti
»Nnoi” spune ca in fond Moise nu a mintit si ca intentia lui fusese ca poporul sa iasa cateva zile ca sa jertfeasca
Domnului. El nu a spus deslusit ca ei nu se vor intoarce. Marele comentator Abarbanel (Portugalia-Italia, sec. 15)
explicd ca Dumnezeu i-a spus lui Moise sa implore pentru o cerere marunta ca sa arate inima Tmpietrita a
Faraonului fata de robii lui. Cel care refuza sa dea un repaus robilor lui ca ei sa-| jertfeasca Dumnezeului lor, este
fara indoiala un tiran crud. Rabinul Elhanan Samet, contemporan, spune ca in razboi este ca in razboi: Faraonul era
dusmanul fiilor lui Israel, iar in razboi este voie sa induci in eroare, ba chiar este adeseori necesar acest lucru.

Marele rabin contemporan, Jonathan Saks, fost prim-rabin al Marii Britanii, ne spune ca daca privim inapoi, in
cartea Genezei, vom descoperi ca acest tipar de comportament nu a inceput cu Moise si Faraonul. Plecarea lui
lacov de la Lavan este descrisa in felul urmator: ,lar lacov |-a pacalit pe Lavan arameul, nezicandu-i ca fuge”



(Geneza 31:20). Lavan, care I-a ajuns din urma, i-a reprosat: ,Ce-ai facut? M-ai pacalit si le-ai tratat pe fiicele mele
ca pe prizoniere luate cu sabia? De ce ai fugit pe ascuns si m-ai inselat? Si nici nu mi-ai spus” (Geneza 31:26).

Cand Esav i-a propus lui lacov sa cdlatoreasca impreund, iar lacov s-a mentinut cu jumatate de adevar: ,Stapanul
meu stie cat de firavi sunt copiii si am in grija oi si vite care alapteaza; daca sunt manate aspru timp de o zi, toata
turma va muri. Sa treaca rogu-te, stapanul meu, Tnaintea slujitorului sau; iar eu voi calatori lent, la pas cu turmele
care sunt fnaintea mea si la pas cu copiii, pana ce voi ajunge la stapanul meu in Seir” (Geneza 33:13-14). Nu este
chiar o minciuna, dar este o justificare aparenta.

Mai mult decat atat, cand fiii lui lacov au incercat s-0 salveze pe Dina, sora lor, din mainile lui Sechem care a violat-
0 si a rapit-o, ei au vorbit cu el si tatal lui cu ,viclesug”. Ei s-au prefacut ca sunt de acord ca lacov si fiii sai sa stea
langa ei cu conditia ca locutorii din Sechem sa se circumcide.

Peste aceste trei cazuri se mai adauga trei de dinainte: trei cazuri in care Avraham si Isaac au parasit locul lor din
cauza foametei. Ei si-au rugat sotiile ca ele sa se prezinte ca surorile lor, ca nu cumva sa fie rapite de conducatorii
acelor teritorii.

Aceste sase cazuri nu pot fi intamplatoare. Ele aveau un factor comun, au avut loc ori in straindtate, ori cu
demnitari straini in tara. in acele zile, exprimarea adevarului in aceste circumstante era un lucru extrem de
periculos. Fiii lui Israel care erau un grup slab intre aceste puteri, se foloseau de viclesuguri ca sa poate
supravietui. In circumstante imposibile este nevoie s& minti ca sa dainui. Este rau sa traiesti in minciuna si este
interzis sa impui cuiva o0 asemenea viata. Adevarul este sigiliul Dumnezeului si este temelia increderii intre oameni.
insa in momentul in care poporul tau este subjugat in robie si copiii sunt ucisi, toate mijloacele de supravietuire
sunt admise.

in aceste sase povesti din cartea Genezei si cele din Exod, Toraua vrea sa ne invete despre legatura intre libertate
si adevar. Cand este libertate, poate exista adevar. Cand nu este libertate, nici adevar nu exista. O societate in
care se traieste prin teama de conducatori, adevarul nu poate fi prezent. Domnul nu doreste o societate in care
persoanele sunt nevoite sa nu fie drepte ca sa supravietuiasca.

Toraua nu justifica In niciun caz inselaciunea. Din contra: ea condamna un regim in care adevarul este un pericol la
viata, fenomen care exista si astazi in regimuri totalitare. ludaismul este o religie de disputa, de limpezire, care
pune integritatea si moralitatea in fruntea valorilor sale: ,,Cine poate urca pe muntele Domnului si cine poate sui
pana la locul sau sfant? Cel care are mainile curate si inima intreagd, care nu a purtat pe degeaba sufletul Meu si
nu se jura stramb (ca sa nsele)” (Psalmi 24:3-4). Profetul Maleahi defineste pe cine vorbeste in numele Domnului:
~Legea adevarului a fost in gura lui si pe buzele lui nu s-a gasit nedreptate. A umblat cu mine in pace si dreptate si
pe multi i-a intors de la nelegiuire” (Maleahi 2:6). Rugaciunea de ,Smone Esre” se termina cu fraza ,Dumnezeul
meu, fereste-mi limba de [vorba] rea si buzele de a grdi inselaciune”.

Pericopa Bo: Cati ani a durat robia evreilor in
Egipt? [anul 5779]


https://www.evrei.ro/pericopa-bo-cati-ani-a-durat-robia-evreilor-in-egipt/
https://www.evrei.ro/pericopa-bo-cati-ani-a-durat-robia-evreilor-in-egipt/

AW YD

in pericopa noastra ni se relateaza ca putem primi raspunsul exact (Exodul 12:40- 41):

"Si sederea fiiilor lui Israel care au sezut in Egipt a fost treizeci de ani si patru sute de ani. Si a fost dupa treizeci
de ani si patru sute de ani si a fost chiar in ziua aceea au iesit toate ostirile Domnului din tara Egiptului”.

Cifra avansata de pericopa atestd faptul ca evreii au petrecut in Egipt 430 de ani. insd numarul &sta contrazice
logica faptelor istorice si, ca de obicei, Rasi ne invata de ce. Mose este fiul lui Amram, care este fiul lui Kehat.
Ultimul dintre ei apare in lista celor care au ajuns in Egipt. Noi mai citim ca varsta lui Kehat a fost de 133 de ani
cand a murit si a lui Amram de 137 de ani. Mose avea 80 de ani la iesirea din Egipt. in total 350 de ani, adicd mai
putin decat 430. Socoteala asta nu este corectd ca ei au nascut copii nu dupa moarte, ci pe parcursul vietii. Avem,
deci, nevoie de alta socoteala.

Prima problema este de cand incepem numararea anilor in Geneza 15:13 citim:Si i-a spus lui Avram s& sti negresit
cd pribegi vor fi urmasiitai intr-o tara ce nu-i a lor si i vor inrobi si fi vor chinui patru sute de ani. Aici avem aproape
acelasi numar (mai putin cu 30 de ani). Este important sa intelegem ca numararea anilor incepe de cand este
amintit Galutul Egiptului din versetul de sus care este Tn povestea Brit Bein Habetarim. Rasi ne fnvatd ca
numaratoarea celor 400 de ani trebuie sa inceapa cu nasterea lui Yithak fiindca este scris pribegi vor fi urmasii tai
si asta ne da diferenta de 30 de ani (din Brit Bein Habetarim pana la nasterea lui Isaac) fata de numarul din
pericopa noastra - 430 de ani si cei 400 de ani din Geneza.

Acuma problema este cd Galutul insusi a inceput cu plecarea lui lacov si a familiei in Egipt. Rasi ne face socoteala.
incepand cu nasterea lui Yithak, pana cand s-a nascut Yaakov au trecut 60 de ani, iar lacov a plecat in Egipt la
varsta de 130 de ani - in total. Asa cd 400-190=210 de ani si asta este, dupa Hazal si asta este traditia, numarul
anilor petrecuti de evrei in Egipt.

Exista si alte idei. Sunt unii care sustin ca durata Galutului s-a prelungit fata de cat era stabilit. Ramban (rabi Mose
Ben Nahman) spune ca Galutul s-a prelungit cu acesti 30 de ani din cauza pacatelor pe care le-au comis evreii in

Egipt:

"E bine cunoscut ca fiii lui Israel in Egipt au fost foarte rai si pacatosi, au anulat Brit Mila, precum este scris
(Ezechiel 20:8) Dar ei s-au razvratit impotriva Mea si n-au vrut sa Ma asculte; n-au lepadat ticalosiile de la ochii lor
si idolii Egiptului nu i-au pdrasit. Atunci am zis: Voi varsa asupra lor mania Mea si urgia Mea o voi deserta peste ei
in mijlocul tarii Egiptului. Si este scris ( losua 24:14) Lepadati dumnezeii carora au slujit parintii vostri dincolo de
rdu si in Egipt si slujiti-l pe Dumnezeu. De aceea s-a prelungit Galutul cu treizeci de ani. Ar fi meritat sa se
prelungeasca mai mult, dar au strigat [la Dumnezeu] si mult s-au rugat.”

Sunt si altii care sustin ca, din contra, Galutul a durat mai putin. Robia a fost atat de grea, incat diminuarea
Galutului (adica eliberarea anticipatd) a reprezentat o compensatie divind acordata tuturor celor care au suferit.



0 legenda foarte frumoasa despre scurtarea anilor ne aduce marele intelept din Germania Haros (Rabenu Aser)
care a trait in secolul al 13-lea. in comentariul lui la Tanach, la sfarsitul pericopei Smot ne povesteste c& Patriarhii,
in timp ce se rugau pentru binele poporului evreu, Hakados Baruch Hu i-a intrebat daca vreunul vrea sa renunte la
o litera din numele lui si astfel sa se scurteze numarul anilor de robie. Avram si lacov au raspuns ca ei nu pot
renunta, fiindca au nevoie de toate literele. Dar a venit Isaac spunand ca, desi numele lui trebuia sa fie Isaac j7nir,
el este de acord sa fie Isaac 7ny' pentru a scadea din anii sclaviei diferenta intre literele Sin si Tade. Explicatia este
ca numele trebuia sa fie Ishaac cu Sin cum apare cateodata, de exemplu Psalmi 105:9. Deci, el a fost de acord sa i
se scoatd 210 ani din nume. Diferenta intre simbolul literei Sin w care inseamna 300 si a literei Tade ¥ care
inseamna 90 este 210. Asa cd, multumita lui Yithak, in loc s& dureze 400 de ani cum este scris, Galutul s-a stabilit
la numai 210 ani.

imi pare rau ca de data asta am invatat mai mult numere si fapte pe care in ebraica le numim Pesat, in loc s& ne
ocupam de valori, dar si acest gen de aritmetica istorica poate avea o contributie importanta la o intelegere mai
ampla si mai buna a Torei.

Pericopa Ki Tisa - Betalel si Oholiav - cei doi
artizani care au pregatit Tabernaculul si
instrumentele lui ax'7ax - 787x2 [anul 5782]

Atotputernicul a spus poporului evreu in pustiu sa-i construiasca un sanctuar care a primit si numele de miskan
pwn - Tabernacul. El a avut multe componente care necesitau mana unui artizan: de la chivotul facut din aur si
pana la dantelele de pe pereti.

Multi artizani au contribuit la aceasta constructie unica, insa numai doi au stat n fruntea lor, amandoi numiti de
Kados Baruch Hu.

in pericopa Ki Tisa ni se spune: ,Adonai a grait citre Moise zicand: Uite, I-am chemat pe nume pe Betalel, fiul lui
Uri, fiul lui Hur, din tribul lui lehuda. L-am umplut cu spiritul lui Elohim, de intelepciune, de pricepere si de
cunoastere si de orice indemanare ca sa intocmeasca lucruri cu mestesug, sa lucreze cu aur cu argint si cu arama,
sa ciopleasca pietre (scumpe), ca sa le tintuiasca si sa ciopleasca lemnul ca sa faca tot felul de lucrari. lar eu, iata, i
l-am pus alaturi pe Oholiav, fiul lui Ahisamach din tribul lui Dan; si in inima tuturor celor intelepti la inima am pus
intelepciune ca sa faca tot ceea ce ti-am poruncit” (Exod 31:1-6).

Sa facem cunostinta putin cu cele doua personaje in pricina.


https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-betalel-si-oholiav-cei-doi-artizani-care-au-pregatit-tabernaculul-si-instrumentele-lui-5782-%d7%91%d7%a6%d7%9c%d7%90%d7%9c-%d7%90%d7%94%d7%9c/
https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-betalel-si-oholiav-cei-doi-artizani-care-au-pregatit-tabernaculul-si-instrumentele-lui-5782-%d7%91%d7%a6%d7%9c%d7%90%d7%9c-%d7%90%d7%94%d7%9c/
https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-betalel-si-oholiav-cei-doi-artizani-care-au-pregatit-tabernaculul-si-instrumentele-lui-5782-%d7%91%d7%a6%d7%9c%d7%90%d7%9c-%d7%90%d7%94%d7%9c/

Betalel

Betalel care a primit responsabilitatea pentru intregul proiect, avea un pedigri respectabil. El a primit acest post,
printre altele, datorita faptelor bune ale strabunicilor lui. Strabunica lui era Miriam, dupa cum invdtam din Talmud,
tractatul Sota 11:b. Ea era sora lui Aaaron si Moise, iar cand faraonul a poruncit ca toti bebelusii masculi sa fie
aruncati in Nil, Miriam impreuna cu celelalte moase evreice si-au pus viata in pericol ca sa ascunda si sa salveze
acesti bebelusi. Ca rasplata pentru aceasta fapta, i s-a nascut acest stranepot extrem de talentat.

Bunicul lui Betalel a fost Hur, care, dupa midras si-a terminat viata intr-un mod tragic cand a incercat sa opreasca
poporul de a construi Vitelul de Aur. Multimea infuriata I-a atacat si I-a omorat. Din aceastd pricina Hur a avut
onoarea ca din toti artizanii care au lucrat la construirea Tabernacului, tocmai numele nepotului sau sa fie amintit
de nenumarate ori.

Betalel avea maini de artist si in versetul de sus el este descris plin de ,intelepciune, de pricepere si de
cunoastere”. Aceasta era o intelepciune divina si datorita ei el a reusit sa tinteasca la intentia lui HASEM si asa si-a
primit numele - ,in umbra Dumnezeului”, adica Betal = betel, in umbra + el, HDumnezeu.

Asa ne este povestit in midrasul din Talmud, tractatul Brachot 55:a: ,,Hakados Baruch Hu i-a spus lui Moise: du-te si
spune-i lui Betalel sa-mi faca un sanctuar, un chivot si unelte. Moise s-a dus la el, dar a schimbat ordinul spunandu-
i: fa un chivot, unelte si un sanctuar. Betalel i-a spus: Mose Rabenu! Regula lumii este ca omul face intai casa, pe
urma baga in ea uneltele. Dar tu Imi spui: Fa-mi un chivot, unelte si un sanctuar. Uneltele pe care le voi face, unde
le voi baga? Poate Hakados Baruch Hu ti-a spus: fa un sanctuar, un chivot si unelte? Mose i-a raspuns: oare ai fost
in umbra Dumnezeului? intr-adevar asa a spus Hakados Baruch Hu”.

Si mai este un midras asemanator si in BeMidbar Raba 15.

Marele comentator Ramban (Nachmanides) explicd intelepciunea lui Betalel ca fiind o minune venita de sus,
deoarece de-a lungul zecilor de ani in Egipt, evreii nu aveau ocazia sa cunoasca materialele necesare la
construirea Tabernacului - aur, argint si arama. Faptul ca Betalel a stiut sa faca din aceste materiale cea ce era
nevoie la construirea Tabernacului este o minune.

Cu toate ca numirea lui Betalel a venit de la Kados Baruch Hu insusi, a fost nevoie si de aprobarea poporului. Acest
lucru il invatam din versetul ,l-am chemat pe nume pe Betalel”. Cu alte cuvinte I-am prezentat poporului. De aici
invata inteleptii ca fnainte ca cineva sa fie numit intr-un post public, trebuie ca publicul sa fie consultat.

in Talmud, tractatul Brachot ni se povesteste: ,Hakados Baruch Hu i-a spus lui Moise: Crezi ca Betalel este onest,
adecvat? Moise i-a raspuns: Daca iti este adecvat tie, mie cu atat mai mult. Cu toate acestea i-a spus lui Mose:
Totusi, du-te si intreaba si poporul. Mose s-a dus si i-a intrebat: Credeti ca Betalel este adecvat? Daca pentru
Hakados Baruch Hu este adecvat, pentru noi cu atat mai mult”.

in Midras Tanhuma, VaYakhel 3 ni se spune c& la inceput au fost unii care nu erau de acord cu aceastd numire. Asa
scrie acolo: ,Cand Moise a coborat de pe munte, Hakados Baruch Hu i-a spus sa faca un sanctuar din scanduri,
altar si 0 masa. L-au (din popor) intrebat: cine o va construi? Moise le-a raspuns: Betalel! Oamenii au inceput sa
susoteasca despre Moise spunand: Nu Hakados Baruch Hu i-a spus lui Moise sa-l numeascd pe Betalel sa
construiasca Tabernaculul, ci Moise insusi I-a numit din cauza ca i este ruda... Moise le-a spus: Nu, eu nu am facut
nimic dupa capul meu ci Hakados Baruch Hu mi-a spus s&-1 numesc. in sfarsit numirea a fost acceptata si de
public”.

Oholiav

Despre Oholiav Ben Ahisamach sunt putine detalii in midras. Noi stim despre el ca este din tribul Dan si ca avea
cam aceleasi aptitudini ca si Betalel. Din aceastd cauza numele lui apare in acest verset spre deosebire de sutele
de mestesugari care au participat la construirea Tabernacului si au ramas anonimi. Multi ani dupa ce Oholiav a
contribuit la construirea Tabernacului, oameni din tribul Dan au fost printre construitorii Templului. Din Talmud,
tractatul Arachin 67:b noi invatam ca oameni din tribul Dan si-au mentinut sute de ani aptitudinile artizanale.



O pereche deosebita

Cei doi provin din familii total diferite. Betalel provine dintr-o familie onorabila, pe cand Oholiav apartine tribului
Dan care era unul din fii roabelor care erau considerati inferiori. Rasi ne invata ca Toraua le aminteste numele
amandurora ca sa ne fnvete ca in fata Domnului toti suntem egali.

in cartea de Zohar scrie c& dupa Cabala Betalel reprezintd partea dreaptd si anume de Hesed Ton - iubire, iar
Oholiav partea stangd de Gvura nina - putere. impreund ei sunt cuplul perfect care impreund au stiut sa
construiasca nu numai partea fizica a Tabernacului, ci si partea spirituala.

Pericopa Ki Tisa - Sfintenia mesei
invataturii de Sabat [anul 5784]

"9,
Y

Masa de Sabat
Jlar tu, vorbeste copiilor lui Israel spunand: Dar, Sabaturile Mele sd le pastrati” (Exod 31:13)

Rasi spune la acest verset: ,lar tu, cu toate ca ti-am incredintat construirea Tabernacolului, sa nu iti inchipui sa
amani Sabatul pentru aceasta activitate”.

Trebuie sa [dmurim de ce existau temeri ca Israel si vor imagina ca Sabatul se va amana pentru construirea
Tabernacolului? Aici trebuie sa reamintim ca in traditia iudaica construirea Tabernacolului a fost asociata cu
Sabatul prin cele 39 de tipuri de activitati (melahot) facute pentru aceasta construire, precum si derivatele lor -
toate fiind interzise de Sabat; aceste activitati nu apar explicit in textul biblic, ci doar in Legea Orala.

Raspunsul la aceasta intrebare retorica este ca Tabernacolul a fost destinat prezentei Domnului pe pamant si de
asemenea a fost menit sa ispaseasca faptul vitelului de aur. De aceea, evreiii isi puteau imagina ca daca jertfele
care sunt pentru izbavire si pastrarea prezentei divine (sehina) aproape de Sabat, atunci si construirea
Tabernacolului va fi permisa de Sabat.

in afara de aceasta, firea omului este ¢ atunci cand este dornic de ceva, el va face orice ca sa-si atinga scopul si
fiind Tn stare sa nu ia nimic in considerare, ba chiar sa injoseasca pe altii incercand sa-si urmdreasca scopul.

Asa si poporul Israel era atat de inflacarat de construirea Tabernacolului incat a finalizat in 65 de zile o constructie
magnifica, care era multi-functionala: la nevoie era mobila in asa fel ca era usor de montat si demontat; iar la
nevoie era stabila si puternica. Doar din dorinta Domnului, inaugurarea a fost amanata de la 25 Kislev la Ros Hodes
Nisan (1 Nisan), adica peste trei luni. Din cauza grabei, ca nu cumva cineva sa se incurce, Dumnezeu a spus ,nu se
amana Sabatul”.


https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-sfintenia-mesei-si-a-invataturii-de-sabat-5784/
https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-sfintenia-mesei-si-a-invataturii-de-sabat-5784/

Aceasta asociere a Sabatului cu Tabernacolul in perioada constructiei, mai are o semnificatie de-a lungul
generatiilor, mai ales in perioadele cand nu avem nici Tabernacol, nici Templu, care au fost distruse de la pacatele
noastre.

inteleptii spun in Talmud, tractatul Beta 16:a ca de Sabat, omul primeste un spirit suplimentar, nesama ietera nnw
nne, care la iesirea Sabatului il pardseste. Scopul acestuia este ca omul sa se invaluie intr-o sfintenie
suplimentara. Aceastd suplimentare influenteaza pana si gustul mancarurilor, dupa cum scrie in midrasul Beresit
Raba 14:4 ,,0 mirodenie avem care se humeste Sabat”.

Asa am invatat din jertfe cd mancatul ispaseste, acesta fiind mancatul preotilor ,preotii mananca iar oamenii se
ispasesc” (Talmud, tractatul Pesahim 59:b). Domnul le-a spus fiilor lui Israel ca atunci cand nu veti avea nici
Tabernacol, nici Templu, cand nu veti avea nici altar si nici jertfe - cine oare va va ispasi?

»Atata timp cat exista Templul - altarul ispasea Israelul, iar acum, masa omului ispaseste” (un comentariu anonim
la tractatul Berahot 55:a).

De aceea, cand cineva mananca pentru Cel de sus si spune cuvinte din Tora in timpul mesei, atunci masa il
ispaseste si mai ales in ziua de Sabat in care mancatul este o mitva (poruncd). Mancatul cel putin cat o maslina
sau un ou, este o obligatie, omul avand un suplement de nesama ietera. Daca omul mananca pentru aceste
scopuri, adica doar pentru Oneg Sabat, desfatarea de Sabat, spunand cuvinte din Tora la masa - sfintenia
Sabatului si sfintenia mesei ispdasesc asa cum mancatul preotilor {i ispdseau pe oameni.

De aceea Toraua a spus ,Sabaturile Mele sa le pastrati”, dar ,mai putin” - ca nu cumva sa intentionezi sa-ti faci
burta toba si sa aduni toate placerile lumii alimentare caci ,Sabaturile Mele sa le pastrati”, sa le pastrati cu
sfintenie, sa nadajduiesti de duminica la ziua de Sabat, sa mananci doar pentru sfintenia Sabatului si atunci vei
avea desfatare de la Domnul.

Sabat - 0 zi de odihna pentru corp si suflet

Jlar tu, vorbeste copiilor lui Israel spunand: Dar, Sabaturile Mele sa le pastrati, cdci el este un semn intre Mine si
Vvoi, peste generatiile voastre, ca sa se stie, ca Eu sunt Domnul care va sfinteste” (Exod 31:13).

Rasi spune la acest verset: ,Sa stie natiunile ca Eu sunt Domnul care va sfinteste”.

Natiunile lumii cred ca ziua de Sabat este doar o zi de odihna si asa cred si unii din compatriotii nostri. Ei spun ca
fiecare 1si poate organiza aceasta zi cum fsi doreste - unii petrecand, facand sport sau altii, pastrand Sabatul cu
rigoare. De aceea, Dumnezeu ne spune sa stim ca Eu va poruncesc sa pastrati Sabatul si in afara de aceasta sa
stiti ca este o mare distinctie intre Sabatul poporului evreu si zilele de odihna ale celorlalte popoare. Pe de alta
parte ei aleg o zi de odihna dupa dorinta lor, fara ca toti sa se odihneasca in aceea zi. Unii lucreaza din greu, pe
cand la poporul evreu nu este asa ci ,ca sa se odihneasca boul tau [si] magarul tau” (Exod 23:12).

Exista Tn Sabat si aspectul de odihna, insa esenta Sabatului este sfintenia si purificarea, pe cand odihna corpului
este pentru sfintirea sufletului. De Sabat trebuie intensificata invatatura Torei, iar mancatul si bautul sunt si ele de
felul ,vei numi Sabatul o desfatare” (Isaia 58:13).

Puterea sfintiei Sabatului poate fi masuratd si prin invatatura Torei. inteleptii spun ca beneficiul invataturii de
Sabat este cu mult mai mare decat aceea din zilele saptamanii. Se spune ca o ora de invatatura de Sabat
valoreaza cu mult mai mult decat in altd zi. in Talmudul Yerusalmi, tractatul Sabat 15:3 spun inteleptii: ,Sabatul si
zilele de sarbatoare s-au dat poporului evreu doar ca sa invete in ele Tora”. lar in cartea Zohar scrie: ,Cand au vrut
sa intre in tara, Toraua a spus, in desert au mancat mana si au invatat Tora, iar acum in tard vor trebui sa
munceasca din greu si cu Toaua ce va fi? A spus Domnul: Toraua are o pereche si ea este Toraua”.

Este important sa stim ca Eliyahu Hanavi (profetul llie) se urca de fiecare iesire din Sabat in ceruri ca sa raporteze
acolo ce a vazut de-a lungul Sabatului la poporul Israel in care el s-a invartit. El raporteaza mai ales despre
noutatile din Tora despre care s-a invatat in acel Sabat, laudandu-i pe evrei pentru aceste performante. Noi trebuie



sa stim ca Eliyahu va raporta despre cei care si-au petrecut Sabatul dormind si lenevind si nu si-au Tndeplinit
sarcinile de a invata cel putin pericopa saptamanii. Rusine lor!

Este esential sa constientizam ca nu ajunge sa bem si s& mancam de Sabat, nici macar sa ne rugam, ci in primul
rand Dumnezeu vrea ca noi sa ne anexam invataturi Torei in aceasta zi deosebita.

Pericopa Ki Tisa - Vitelul de aur si femeile [anul
5779]

in universul nostru "modern si avansat” suntem, de multe ori, indoctrinati cu idei de factura sexista, misogina
potrivit carora in lumea antica femeia nu avea nici o contributie la desfdsurarea evenimentelor si ca barbatii sunt
singurii care conduc lumea si fauresc istoria. Daca asa se intampla uneori si in lumea biblica din Tora, acesta
este un rezultat al descifrarii superficiale a evenimentelor descrise acolo si al stigmatelor seculare ale suprematiei
barbatesti imprimate unor prezentari ale acestora. lar adevarul cu privire la locul si rolul femeilor in istoria antica a
omenirii dezminte categoric prezentarea lor ca simple personaje secundare. Eroinele povestirilor din aceasta
pericopa argumenteaza convingator adevarul acestor afirmatii.

Un asemenea exemplu il ofera Tora, care descrie traversarea de catre poporul evreu a Marii Rosii, in care
femeile, In frunte cu Miryam Hanevia (,Profetesa”), au ocupat un loc decisiv prin actele de eroism de care au dat
dovada cu acel prilej. La fel a fost, intre altele, participarea lor activa la prevenirea comiterii si diminuarea
consecintelor negative ale celor doua mari pacate din cei 40 de ani de pribegie prin desert, ,vitelul de aur” si
LJiscoadele”. In ambele ele au fost pe partea pozitiva a desfasurarilor. Pe de altd parte, ele au ocupat un loc activ
la realizarea celei mai marete constructii din acei 40 de ani, constructia Miskanului (Tabernacolului). Ca sa
intelegem lucrurile acestea, trebuie sa parcurgem toata Toraua, atat cea scrisa cat si cea orala.

Daca citim cu multa atentie descrierea teribilului pacat al ,vitelului de aur” si ludm in considerare si completarile
din Toraua Orald, adica din diferitele Midrasim, putem constata locul onorant care revine femeilor in aceasta
poveste, altfel trista si grotesca. Acest eveniment se petrece in momentele in care Mose Rabenu intarzie sa
coboare de pe muntele Sinai, pe care se urcase ca sa primeasca de la Dumnezeu tablele, iar poporul nerabdator a


https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-vitelul-de-aur-si-femeile/
https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-vitelul-de-aur-si-femeile/

intrat In panica si I-a insarcinat pe Aharon sa construiasca un alt zeu. Primul lucru pe care 1l face Aharon este sa
implice In povestea asta pe femei: "Si Aaron le-a zis (barbatilor): Scoateti cerceii de aur care sunt in urechile
sotiilor voastre, ale fiilor vostri si ale fiicelor voastre, si aduceti-i la mine” (Exod 32:2). intrebarea care se pune
este: de ce subliniaza Toraua contributia cerceilor femeilor la construirea vitelului de aur?

Raspunsul il primim din Midras, care certifica nulitatea contributiei femeilor la aurul plasmuirii blasfemiatoare: "Au
auzit femeile si nu au vrut, si nu au fost de acord sa le dea barbatilor cerceii lor de aur, in schimb le-au spus: ,Sa
facem un vitel si o uraciune care nu are putere sa ne salveze? Nu va vom asculta! "lar HaKados Baruch Hu le-a
rasplatit pentru atitudinea lor, fiind ele cele care pastreaza Ros Hodes mai mult decat barbatii”. (Pirkey DeRabi
Eliezer, cap. 45). Din midras putem deduce, de asemenea, ca scopul lui Aharon rugandu-i pe barbati sa le ia de la
femei era si acela sa Impiedice cat mai mult Implinirea dorintei poporului, chiar daca presupunerea lui era doar
partial valida. El credea ca femeilor le va fi greu sa se desparta de bijuteriile lor. Si intr-adevar, ele nu au dat
cerceii. Dar este clar ca nu pretinsa preferinta specific feminina pentru aur si bijuterii este pricina. Dovada? Atunci
cand au fost rugate sa doneze bijuterii pentru constructia Miskanului (tabernacol) ele s-au grabit de-a dreptul sa
aduca bijuteriile! Cu alte cuvinte, femeile se pot desparti cu usurinta de bijuterii, atunci cand scopul este o actiune
cu adevarat mare si importanta! Marele comentator HaTasbet (Sim'on Duran, sec. 14-15, Spania) spune ca
barbatilor li s-a luat privilegiul de a nu lucra de Ros Hodes fiindca s-au grabit la vitel, dar s-au lenevit la Miskan. in
schimb, femeile au primit Ros Hodes fiindca s-au grabit la Miskan si s-au abtinut la vitel. Tot aici gasim explicatia
motivului alegerii Ros Hodes ca sarbatoare privilegiata a femeilor: Miskanul a fost inaugurat de Ros Hodes!

De unde putem trage concluzia ca nu femeile au dat cerceii, ci barbatii au facut asta. Raspunsul il gasim in Midras
Tanhuma, Ki Tisa 19, care spune ca, dupa ce Aharon a cerut barbatilor sa scoata si sa aduca cerceii femeilor, a
vazut ca ele nu dau curs cererii. Cand a vazut ca ele nu dau cerceii din urechile lor, "tot poporul si-a scos cerceii
de aur care erau in urechile lor” (Exod 32:3). Nu este scris "in urechile femeilor”, ci in "urechile lor”. in ebraica
acest pronume posesiv are o forma diferita la masculin si alta la feminin. Aici el apare la masculin! in Midras Raba,
Bamidbar, este scris ca femeile chiar s-au revoltat si nu au participat la comiterea acestui pacat.

in concluzie, nu exista nicio indoiala, asa cum atestd midrasul Bamidbar Raba 21:10, ca femeile nu au participat
la comiterea celor doud mari pacate de care se fac vinovati Bnei Israel in desert: ,pacatul iscoadelor” si ,vitelul
de aur”. Cu referire la ,pacatul iscoadelor” reiese , dimpotriva, ca femeile au demonstrat cat de mult tin la Eret
Israel, prin aceea ca nu au acceptat sa ramana in desert, cum au vrut barbatii, care au fost reprezentati de catre
iscoadele care nu voiau sa ajunga in Eret Israel, unde trebuiau fie sa lupte in calitate de soldati, pentru cucerirea
pamantului, fie sa lucreze ca niste buni gospodari, preferand fnaintarea rutiniera prin desert si unele preocupari
spirituale (invatat Tora), fara sa lupte, sa lucreze sau sa aiba grijile vietii zilnice. Cu referire la , pacatul vitelului de
aur”, din midrasul acesta rezulta ca Aharon a contat pe istetimea, intelepciunea si patriotismul femeilor (care in
nici un caz nu merita a fi considerate niste naive orbite de stralucirea aurului), ca sa evite dezastrul catre care
aluneca implacabil ambitia aceasta a majoritatii poporului de turnare si cioplire a vitelului.

Ca incheiere, povestea noastra este inca o dovada a rolului fundamental pozitiv jucat de femei in aceste
evenimente vijelioase care au trecut peste poporul evreu, de curand eliberat de sub jugul egiptean. Asa cum si in
continuare, femeile vor juca un rol decisiv si meritoriu in istoria viitoare a poporului evreu, fiind profund
implicate in toate evenimentele importante traite de acest popor..




Pericopa Ki Tisa: Ce era scris pe cele doua
table? [anul 5780]

& &

nemxs | 'osiN
PWETND | ND
SO XD [ RDRI NS
Vs XD X "ot
=g xS | M S8

Aceasta este o intrebare ciudatd luand in consideratie ca este scris chiar in Tora in Exodul 34:28: "Si a scris pe
table cuvintele legamantului, cele zece lucruri (porunci)". Si daca ne uitam la toate tablourile si gravurile din
sinagoga vedem acelasi lucru: pe prima tabla sunt scrise pe scurt primele cinci porunci: (Eu sunt - S& nu ai - Sa nu
iei - Aminteste - Cinsteste) si celelalte cinci pe tabla a doua (Sa nu ucizi - Sa nu preacurvesti - Sa nu furi - Sa nu
marturisesti strdmb - Sa nu poftesti). Forma acesta exista deja de sute de ani si vine probabil din Midrasim de
Agada.

impartirea acesta apare deja in cele mai vechi Midrasuri, datate in antichitate. De exemplu in Mechilta deRabi
Yismael scrie: "Cum au fost date cele zece porunci? Cinci pe o tabla si cinci pe cealalta. Scrie "Eu sunt...” si in fata
lui "Sa nu ucizi”... asa spunea Rabi Hanina ben Gamliel iar inteleptii spuneau zece pe o tabla si zece pe cealalta".

Ceea ce spun aici inteleptii este ca cele zece porunci s-au dat in doua exemplare. Asa apare si in Midras Smot Raba
n numele a doi Amoraim (inteleptii care au contribuit la scrierea Talmudului dupa ce s-a finalizat Misna in jurul
anului 200 e.n., intre anii 200-500 in Eret Yisrael si Bavel): Rabi Yehuda (5 porunci pe fiecare tabla) si Rabi
Nehemia (10 porunci pe fiecare tabla). Problema este ca nu ni s-au dat nici un fel de explicatii cu privire la aceasta
maniera de a imparti cele zece porunci.

Ca sd intelegem unde se ascunde partea de dras, de legendd, si unde partea de psat, de intelegerea cuvant cu
cuvant, trebuie sa privim aspectele istorice ale perioadei. Prima presupunere trebuie sa fie aceea ca este vorba
despre un pact intre Domnul si poporul Israel, iar tablele sunt un fel de contract intre cele doud parti. La semnarea
oricarui contract se obisnuieste sa se pregateasca doua copii, cate una pentru fiecare parte. Un exemplu este
pactul incheiat n 1270 f.e.n. intre faraonul Egiptului Raamses lll si regele Anatoliei (regatul Het) Hatusilis III.
Fiecare copie a contractului s-a gasit la fiecare din ei acasa: una in Egipt si a doua in capitala Het in Turcia
Orientala.

Nu este exagerat sa ne imaginam ca si in pactul de pe Muntele Sinai era posibil sa fi fost doua copii: una la Kados
Baruch Hu si una la Israel. Asta ne poate explica de ce nu a fost de ajuns o singura tabla si era nevoie de doua.
Bineinteles ca tabla lui Hakados Baruch Hu trebuia pusa unde se afla Shina, adica in aron hakodes care se facuse
special pentru asta: "Si vei pune in Chivot Marturia pe care ti-o voi da".(Smot/ Exodul 25:16). Putin mai incolo scrie:
"Si a pus Marturia in Chivot". (Exodul 40:20). Marturia niTv edut, este o prescurtare de la Tablele Marturiei (Exodul
31:18). Ele se mai numesc si Cele doud table ale Legaméantului (Deuteronom 9:15).

intrebarea este ce s-a intdmplat cu tabla Israelului. Pentru asta trebuie s& intelegem un obicei din lumea antica (si
nu numai), in legatura cu felul cum se incheia un contract intre doi parteneri inegali sub raportul fortei (economice,
militare, politice etc.). Partenerul inferior, vasalul, punea copia contractului sdu in "Casa lui Dumnezeu”, adica in
templul zeului lui. Vasalul trebuia sa jure in numele "regelui sau”. Punerea documentului intr-un loc sfant intarea


https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-ce-era-scris-pe-cele-doua-table-5780/
https://www.evrei.ro/pericopa-ki-tisa-ce-era-scris-pe-cele-doua-table-5780/

simtul responsabilitatii in fata domnitorului. In afard de asta, acest fapt intarea nota de sfintenie a intelegerii, de
exemplu pactul intre Lavan si lacov in Geneza 31:53: "D-zeul lui Avraham si dumnezeul lui Nahor vor judeca intre
noi".in cazul in care una din parti va rupe alianta. Din cauza ca Israel erau in inferioritate, vasali fata de HaSem, au
pus si copia lor in Aron Hakodes, dupa cum ne este scris in 1 Regi 8:9: "Nu erau in Chivot decat cele toua table de
piatra pe care le-a pus acolo Mose la Horev cand a incheiat Domnul [legamantul] cu fii lui Israel la iesirea lor din
Tara Egiptului".

Din toate astea putem trage concluzia ca au fost doua table identice, pe fiecare fiind scrise cele zece porunci. Si
inca o concluzie este aceea ca traditia cu doua table si pe fiecare cate cinci porunci a aparut in urma midrasului de
mai sus. Traditia asta a fost unica si in arta evreiasca, careia ii datordm imagini sugestive ale faptelor de viata din
trecut si este pana astazi unica recunoscuta, cu toate ca ea nu se potriveste nici cu obiceiurile de viata cotidiana
antice si nici cu logica juridica de atunci.

Pericopa Mispatim - Departeaza-te de cuvantul
mincinos [anul 5779]

Este stiut ca nu e voie sa mintim, iar pericopa noastra isi propune sa sustind acest lucru apeland la autoritatea
inteleptilor care spun: " Departeaza-te de cuvantul mincinos” (Exod 23:6). in nenumaérate locuri in Tora ni se
aminteste asta: "Sa nu depui marturie mincinoasa impotriva apropiatului tau” (Exod 20:16); "Daca cineva va
pacatui ... si va jura o minciuna” (Leviticul 5:21); "Sa nu va mintiti unul pe altul ... si sa nu jurati minciuni pe
numele meu” (Leviticul 19: 11-12). Din toate aceste versete reiese clar ca in mod absolut nu este voie sa minti.
Daca ne uitam la contextul Tn care sunt spuse, toate modalitatile de comunicare se refera la incheierea unei
afacere cu cineva, participarea la un proces juridic sau o depunere de marturie. in toate aceste cazuri minciuna
loveste drepturile sau interesele celeilalte persoane. O astfel de minciuna este interzisa.

Aceeasi idee apare intr-o Misna foarte renumitd, in tractatul Avot 1:18: "Raban Sim'on Ben Gamliel
spune:”Existenta lumii se bazeaza pe trei lucruri: adevar, dreptate si pace, fiindca in Tora s-a spus: (Zaharia 8:16)
+Judecati in portile voastre cu adevar, dreptate si pace”. Vedem ca aici "adevarul” este plasat in context juridic.
intrebarea care se pune este daca exista situatii in care merita s& mintim sau chiar este bine s& o facem? Cum
trebuie s& ne comportam cand minciuna este in favoarea celuilalt? intrebarea asta ne-am pus-o in pericopa Smot si
am promis c& vom cauta raspunsul. Astdzi vom incerca sa il gasim. in Sulhan Aruch, Even Haezer 65:1 (cartea din
secolul 16 scrisa de Yosef Karo care cuprinde toate legile, poruncile, obligatiile si interdictiile evreilor) se enunta:
"Este o mitva sa inveselesti pe mire si mireasa si sa dansezi in fata lor si sa-i spui miresei ce frumoasa e, chiar
daca nu e frumoasa”. Nu numai ca aceasta minciuna nu este interzisa, ci este chiar o "mitva”, adica o obligatie,
fiindca din pricina acestei minciuni mireasa se va simti grozav in ziua bucuriei ei si, oricum, este 0 mitva sa o
inveselesti pe mireasa. in Talmud mai gasim si alte exemple de asemenea false minciuni.


https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-departeaza-te-de-cuvantul-mincinos/
https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-departeaza-te-de-cuvantul-mincinos/

in Talmud, tractatul Baba Metia 23:b scrie ca chiar si un talmid chacham, adica un student la yesiva, care este
numit "elev destept” si sunt multe restrictii asupra lui, poate in trei subiecte sa devieze de la adevar. Primul, numit
bamasechet, adica "in tractat” este ca poate sa spuna din cauze de modestie ca nu a invatat un tractat (un volum)
chiar daca el il cunoaste foarte bine. Al doilea bepuriya, adica "in fertilitate”, in care din nou din cauza de modestie
sa& nege detalii despre intimitati cu sotia lui. A treia se numeste beispuza, adica "in ospetie”, daca ai fost primit
foarte frumos ca musafir de cineva, poti sa@ nu povestesti exact despre asta laudandu-i prea mult, ca nu cumva sa
se napusteasca toata lumea acolo. Al treilea caz seamana cu cele amintite mai sus, adica minciuna se spune in
beneficiului celuilalt. Dar in primele doua exemple avem ceva nou si anume ca minciunile se spun din cauza de
adeziune la anumite valori, in acest caz modestie si sobrietate. Din aceste exemple vedem ca minciuna Tnsasi nu
este interzisa, daca aduce rezultate bune sau promoveaza ceva de valoare sau face altcuiva o placere. La crestini
este stiut ca orice fel de minciuna este interzisa. Aurelius Augustinus (354-430), episcopul orasului Hipo din nordul
Africii, unul din cei mai importanti filozofi si teologi crestini, a scris o carte despre importanta respectarii
adevarului in orice caz. intr-unul din exemplele extreme, el aduce in discutie urmatoarea dilema: un om fuge de un
asasin care il ameninta ca-l omoara. Tu il ascunzi pe fugar si atunci vine asasinul si te intreaba daca persoana pe
care o cauta este aici. A spune adevarul este o sentinta de moarte pentru fugar. Dar sa spui ca fugarul nu este aici
este, totusi, o minciuna. Aceasta este dilema crestinilor.

Aceastd indoialad este foarte departe de calea rabinicd evreiasca. In Exod 1:15-16 ne este povestita teribila
intamplare in curusl careia faraonul a hotarat ca fiecare nou nascut evreu sa fie omorat, astfel incat a ordonat celor
doua moase, Sifra si Pua ca, Tn momentul in care se naste un copil si vad ca este baiat, sa-| omoare. Cele doua
moase decid cu curaj sa-I minta pe faraon, ca sa-i salveze pe copii spunand: "Evreicele nu sunt ca egiptencele,
pentru ca sunt viguroase si nasc inainte ca moasa sa ajunga la ele” (versetul 19). Cu privire la aceasta minciuna,
care a primit aprobare divina, este scris ca "Domnul a facut bine moaselor ... El le-a facut case” (versete 20-21).
Hakados Baruch Hu le lauda pe cele doua moase pentru salvarea copiilor prin minciuna si le si daruieste case.
Vedem din nou ca minciuna in asemenea imprejurari este o mitva, iar autoarele sunt recompensate..

Sunt foarte multe si alte asemenea exemple in Tora. in Midras Agada BaMidbar 20 ne este povestit c& Aharon
Hacohen, cand a vazut ca relatiile intre doi frati, Reuven si Sim'on se inrdutatesc, a mers la Reuven si i-a spus:
Simeon a venit la mine si mi-a spus ca a vrut sa se impace cu tine dar ezita, fiindu-i rusine sa-ti propuna
fmpacarea. Aharon mergea apoi la Sim'on si-i spune aceeasi minciuna despre Reuven si asa a reusit sa-i impace pe
cei doi. Povestea asta vine s&-I laude pe Aharon si s& sublinieze importanta pacii si intelegerii intre oameni. in
Pirkei Avot 1:12 ni se recomanda: ”Sa fii prin discipolii lui Aharon, care iubeste pacea si urmareste pacea”. Nu are
nici o importanta ca Aharon a mintit de doua ori, o data pe Reuven si o data pe Sim'on. Aceste minciuni sunt
considerate benefice si laudabile, fiindca prin ele s-a facut pace in poporul Israelului.

in Geneza 18:12 scrie ca atunci cand ingerii i-au spus lui Avraham c& va avea un baiat peste un an, Sara a ras: "Si
Sara a ras in sine zicand ... si domnul meu este batran”. Cand Hakados Baruch Hu ii relateaza Iui Avraham replica
Sarei, El 0 modificd asa: "Pe bune, s3 mai nasc eu care sunt batran&?” (18:13).Deci Hakados Baruch Hu li schimbé
cuvintele lui Sara de parca ea ar fi spus ca "eu sunt batrana”, pe cand, in realitate, Sara a spus ca Avraham este
batran. Despre asta ne spune Rasi aici: "Scriptura a schimbat pentru pace, ca doar ea a spus ca domnul meu e
batran”. Vedem din nou marea importanta a pacii si impacarii.

incad un exemplu din Geneza 50:16-17 din zicerile fratilor lui losef dupa moartea lui lacov: "Inainte de a muri, tatal
tau a poruncit: Asa sa-i spuneti lui losef: , Te rog iarta acum pacatul fratilor tai si pacatul lor pentru ca te-au
rasplatit cu rau. Si acum iarta, te rugam, vina robilor Domnului tatalui tau !”. Rasi ne spune aici: "Au schimbat cele
spuse ca sa fie pace, ca nu asa i-a poruncit lacov”. Si in Talmud, tractatul levamot 65:b scrie: "Omul are voie sa
schimbe vorba pentru pace”.

Din toate aceste exemple si multe altele vedem cd atunci cand, fie patriarhii, fie mamele noastre isi schimba
spusele pentru pacea si binele altora, schimbarea asta este bine venita. Sa tinem minte ca pacatul groaznic de
Lason HaRa (limba rea) este a spune adevarul despre cineva, un adevar care jigneste si ponegreste pe cineva.

Spre deosebire de atitudinea crestina care interzice minciuna in orice forma, Toraua si inteleptii nu vad neaparat



un merit in respectarea adevarului sau un cusur in a minti. Totul depinde de context si imprejurari. Rezulta deci,
ca, de multe ori a spune adevarul poate fi un mare pacat (Lason HaRa), iar a spune o minciuna poate fi o mare
mitva (Sifra si Pua). Toraua ne incarca cu o mare responsabilitate pe fiecare dintre noi, cerandu-ne sa chibzuim de
fiecare data in functie de valoarea reala a deciziilor noastre.

Marii intelepti au recomandat intotdeauna prudenta in cazurile de abatere de la adevar fara o justificare buna, fin
deplin consens cu textul din Talmud, tractatul Yoma 69:b: "Sigiliul lui Kados Baruch Hu este adevarul”.

Pericopa Mispatim - Interdictia de luare de mita
[anul 5783]

Toraua ne avertizeaza pentru prima oara sa nu se ia mita in pericopa Mispatim: ,Sa nu luati mita, caci mita il
orbeste pe cei isteti si rastalmaceste cuvintele celor drepti” (Exod 23:8). Toraua repeta aceasta avertizare in
pericopa Softim: ,Sa nu incovoi judecata, sa nu fi partinitor si sa nu iei mitd, caci mita orbeste ochii celor intelepti
si rastalmaceste cuvintele celor drepti” (Deuteronom 16:19).

A doua atentionare pune intrebari deoarece se pune intrebarea de ce dupa ce Toraua avertizeaza judecatorul ca sa
nu denatureze justitia si sa nu fie partinitor, mai adauga judecatorului sa nu ia mita. Acest lucru este si mai ciudat
mai ales dupa ce Toraua a precizat ca nu cumva sa incovoiati judecata, sd nu ai mild de saraci cand judeci
(Rambam, Sefer hamitvot 247), sa nu preferi in judecata pe cei importanti si sa nu denaturezi justitia fata de sclavi
si fata de orfani si s& nu le fie frica judecatorilor de banditi. In ciuda acestor atentionari, am mai piimit porunca sa
judecam drept.

Primirea mitei si teama de incovoierea dreptului

Teama este ca nu cumva judecatorul sa spuna ca-mi este neplacut sa-I refuz pe cel care vrea sa-mi dea, dupa ce s-
a straduit sa aduca ceea ce a adus, cu scrupulozitate a adus. Eu doar cred in Dumnezeu si am depus un jurdmant,
eu am primit atributiile mele inca de pe Muntele Sinai si mita propusa nu ma va influenta deloc. Aici vine Toraua si
ne Invata despre impactul negativ pe care-l are mita asupra celui care o primeste.

Ca aceste lucruri sa patrunda bine in mintea oamenilor, Toraua si Talmudul accentueaza aceste avertizari. in
Talmud, in tractatul Ketubot 105:b, apare o poveste foarte semnificativa. Rabi Yismael avea un aris (un agricultor
care intretine pamantul altcuiva) care ii aducea in fiecare vineri fructe din gradina lui Rabi lismael. intr-o zi arisul a
venit cu fructele cu o zi inainte, joi. El I-a intrebat pe aris de ce ai adus fructele inainte de timp? Arisul i-a raspuns


https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-interdictia-de-luare-de-mita-5783/
https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-interdictia-de-luare-de-mita-5783/

ca va avea o audiere la un proces in aceea zi si ca sa nu vina de douad ori le-a adus mai devreme. Rabi Yismael a
refuzat sa primeasca fructele si s-a abtinut ca sa fie judecdtor la acest aris si a numit alti doi judecatori in locul lui.
Dupa ce s-a terminat procesul, Rabi lismael s-a interesat care au fost argumentele fiecarei parti. Atunci el a
fnceput sa spuna ca era mai bine ca arisul sa spuna asa si asa decat sustinuse. Adica, chiar si propunerea inocenta
al arisului 1-a influentat pe Rabi Yismael. Cand el a vazut influenta negativa a mitei, a spus ,,sa moara toti cei care
primesc mita”. Daca eu care nu am fost de acord sa primesc ,mita” prin fnaintarea aducerii fructelor mele din
gradina mea, am fost influentat de propunerea acestei ,mite” si I-am sustinut pe aris neconditionat, ce pot spune
cei care nu pot tine fat3 influentelor negative ale mitei. in Talmud se spune doar c& gandurile celui care primeste

mita se fac identice cu cele ale celui care da mita.
Interdictia de primire a mitei si daca nu este chestiune de incovoiere a judecatei

inteleptii au interzis primirea de mita si in acest caz. In midras ni se spune c& versetul ,s& nu iei mitd” nu inseamna
numai sa nu iei mita ca sa scoti pe cineva nevinovat, ci si daca mita este ca sa-l acuze pe cel vinovat.

Rezultd ca Torau il indeparteaza pe judecator sa primeasca mita in orice circumstanta, nici macar ca sa-l achite pe
cel nevinovat sau sa-l invinovateasca pe inculpat. Rambam in cartea ,Misne Tora” avertizeaza de aceste fapte intr-
un mod foarte aspru. La fel avertizeaza si Sulhan Aruh.

Interdictia de dat mita

Cu toate ca Toraua n-a interzis In mod explicit de dat mitd, ,Sulhan Aruh” interzice in mod clar: ,Asa cum cel care
ia trece peste ,nu faci - lo tase”, asa si cel care da trece peste ,,Sa nu pui un obstacol Thaintea unui orb” (Levitic
19:14). Si Rambam a stabilit acest lucru cu mult mai fnainte n cartea sa ,Misne Tora”, Sanhedrin 23:b. Cu toate
acestea, ramane intrebarea de ce oare Toraua n-a gasit de cuviinta sa interzica si darea de mita asa cum a interzis
primirea ei. Si legile din Talmud incoace ca si legile moderne in tarile civilizate le interzic pe amandoua.

Cine nu are voie sa primeasca mita?

Nu numai judecatorii implicati intr-un anumit proces nu au voie sa primeasca, ci toti cei care au de a face cu
justitia, inclusiv acuzati si acuzatori. Mai mult decat atat. in halacha apare ca nici demnitarii si conducatorii nu au
voie sa ia mita. Institutiile statului sau ale orasului sau ale comunitatii trebuie sa stabileasca reguli clare contra
darii si primirii de mita, ca nu cumva sa se ajunga la situatii pe care le vedem din ce in ce mai des in zilele noastre.

Sa nu uitam cuvintele eterne ale marelui nostru profet, Isaia: ,Conducatorii tai sunt indaratnici si tovarasi cu hotii,
fiecare dintre ei iubeste mita si alearga dupa daruri, nu-i fac dreptate orfanului, iar cauza vaduvei nu ajunge pana
la ei” (Isaia 1:23).

Pericopa Mispatim - Primirea Torei si a

1 4

celorlalte porunci (mitvoturi) este


https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-primirea-torei-si-a-celorlalte-porunci-mitvoturi-este-neconditionata-5784/
https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-primirea-torei-si-a-celorlalte-porunci-mitvoturi-este-neconditionata-5784/

neconditionata [anul 5784]

,Urcd la Mine pe munte si stai acolo, si iti voi da Tablele de piatra si invatatura si porunca (mitva) pe care le-am
scris ca sa le predai” (Exod 24:12).

.Toate cele 613 porunci (mitvot) sunt de fapt cele Zece Porunci, iar Rav Saadia a comentat ca ele sunt atentionari
la toate cele Zece Porunci cu toate cele 613 mitvoturi care le apartin” (Midras Raba, Nasa 13:16).

Cand Domnul le-a dat Israelului cele Zece Porunci, El a aluzionat la fiecare porunca mitvoturile care depind de ea,
ca nu cumva ca ei sa-i spuna lui Moise ca au primit doar cele Zece Porunci. Cand Israel au spus ,vom face si vom
asculta” (Exod 24:7) ei se refera cd au primit atat cele Zece Porunci” cat si cele 613 porunci, inclusiv poruncile ,, ...
sa faci dupa tot ceea ce te vor invata” (Deuteronom 17:11) care includ toate poruncile derabanan (din Toraua
orald). Rambam ne spune ca acestea sunt si toate poruncile la care noi binecuvantam inaintea fiecareia ,care ne-a
sfintit prin poruncile Tale si ne-ai poruncit [sa facem]”. Si unde ne-a poruncit in Tora? Acolo unde scrie ,, ... sa faci
dupa tot ceea ce te vor invata” (Deuteronom 17:11). Din toate acestea rezulta: ,care ne-a sfintit prin poruncile
Tale” apartine la ,sa ascultam”, adica la Toraua Orala pe care o ascultam, de exemplu ,ne-ai poruncit sa aprindem
lumanarea de Hanuca” sau ,sa citim Meghila”.

inca un subiect legat de aceastd chestiune este felul in care trateaza natiunile lumii aceste porunci. in midrasul
»Mechilta derabi Ismael” este o descriere detailatd cum Domnul le-a propus natiunilor aceste porunci, iar ei au
refuzat. Printre altele, noi citim ca El a venit la fiii lui Esav (dupa traditia evreiasca romanii si mai tarziu, crestinii),
iar ei au Intrebat: ce este scris acolo? El le-a rdspuns: sa nu omori. Ei I-au spus: aceasta am mostenit-o deja de la
patriarhii nostri. A venit la fiii lui Ismael si ei au intrebat: ce este scris acolo? El le-a raspuns: sa nu furi. Ei I-au spus:
patriarhii nostri ne-au binecuvantat deja cu aceasta. Domnul a venit la Israel: ei I-au spus imediat: vom face si vom
asculta - fara Intrebari si pretexte. De ce oare celelalte natiuni nu au vrut sa accepte aceste porunci, chiar daca
primisera deja una? Doar ei stiau ca fiecare porunca contine inca zeci de porunci pe care le primim mai ales in
pericopa Mispatim.

Poporul evreu nu l-a pus intrebari Domnului cand a propus ca ei sa primeasca Toraua, ci l-a zis pe loc: vom face si
vom asculta. Rasi ne explica la comentariul sau din Talmud, tractatul Sabat 88:a despre Psalmi 103:20
»Binecuvantati-L pe Domnul, o ingeri ai sai, tari in putere, care impliniti cuvantul sau ca sa ascultati de glasul
cuvantului sau” ca cei care implinesc cuvantul Domnului sunt gata sa o faca fnainte de a asculta si nu ca ceilalti
robi care vor sa asculte fnainte ca sa decida daca le pot implini. Ca nu cumva sa se sustraga de la jugul Torei
spunand ca doar la cele Zece Porunci am spus ,vom face si vom asculta”, scrie in Tora: ,Iti voi da Tablele de piatra
si invatatura si porunca pe care le-am scris ca sa le predai” (Exod 24:12) - acestea sunt atat mitvot deoraita
(poruncile din Tora) cat si mitvot derabanan (poruncile din Toraua Orala).


https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-primirea-torei-si-a-celorlalte-porunci-mitvoturi-este-neconditionata-5784/

Despre invatatura in ceruri

,Si a intrat Moise in mijlocul norului si a urcat pe munte; si a fost Moise pe munte patruzeci de zile si patruzeci de
nopti” (Exod 24:18).

inteleptii detaileaza ca in cele 40 de zile in care Moise era pe munte, el nu a mancat si nu a baut, dupa cum scrie in
Deuteronom 9:18, dar nu scrie nicaieri in Tora daca el a dormit sau nu. in Zohar Hadas, cap. Teruma scrie: ,Moise
fnvata ziua Tora scrisa, iar noaptea invata Tora orald, fiindca noaptea nu este voie de invatat Tora scrisa decat
daca nu ai posibilitatea sa inveti Tora orald. Aceasta fiindca este mai bine sa invete Tora scrisa decat sa stea pe
degeaba”.

Putem sa ne amintim aici de o anecdota care apare in cateva scrieri. Cineva a fost invitat odata sa fie oaspetele
unui om avar care nu a vrut sa-l invite la masa. El i-a spus oaspetelui: Ce pacat ca ai ajuns acuma, tocmai am
terminat masa si nu ne-a mai ramas nimic, asa ca-ti propun sa mergi la culcare. Oaspetele a inteles ca stapanul
fnca nu a mancat si fl minte ca sa nu-i dea de mancare. El a inceput sa horcaie dand sa cunoasca ca a adormit.
Cand stapanul a auzit zgomotele, s-a dus la sotia lui spunandu-i: Acum putem manca - oaspete nu ne va lua din
mancare. in momentul in care au pus pe masa toate bunatatile, oaspetele s-a sculat. Stapanul nu a avut incotro si
l-a chemat la masa. Acesta le-a spus: acum am inteles ceea ce scrie despre Mose Rabenu care a fost 40 de zile pe
munte si nu a mancat si nu a baut, dar nu scrie ca nu a dormit. De ce oare? Fiindca este foarte simplu - cineva
care nu bea si nu mananca nu este in stare sa adoarma de la foamea pe care o simte.

Cand Moise a fost in ceruri, el a invatat toata Toraua cu toate noutatile si adaugarile care vor fi facute de intelepti
ai poporul Israel pana in vecii vecilor. Pare a fi o minune cum de a reusit Moise sa invete in 40 de zile atat de multa
Tora, care umple astazi biblioteci intregi.

insd dacad Domnul Dumnezeu este dascalul si Mose Rabenu este elevul se poate invata mult si bine in timp scurt.
Sa invatam si noi cat putem si cu cine putem ca sa fim demni cel putin un pic la tot belsugul de cunostinte care se
afla in fata noastra.

Pericopa Mispatim - Specificul dreptului
evreiesc [anul 5781]

Dupa credinta evreiasca, pe Muntele Sinai s-a dat tot codul legal care cuprinde doua feluri de legi: unele numite
hukim, legi care cuprind mitvoturile si care nu sunt bineintelese mental, iar celelalte legi numite mispatim,
judecati, si care cuprind mitvoturile care sunt intelese de la sine si a caror lista o gasim la Rasi: idolatrie, varsare
de sange, furt si binecuvantarea Domnului.

Si cele doua table cu care a coborat Mose sunt impartite la fel: Primele cinci mitvot sunt intre om si Kados Baruch


https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-specificul-dreptului-evreiesc-5781/
https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-specificul-dreptului-evreiesc-5781/

Hu, adica acele numite hukim o'j7in si care nu sunt bineintelese de la sine. Ultimele cinci sunt mitvot intre un om si
semenul lui, adica mispatim nroown. Acestea apar intr-o formula in largita in pericopa urmatoare, care chiar se
numeste Mispatim. Acestea sunt mitvot pe care mintea omului, logica lui, spun ca trebuie indeplinite (de exemplu
sa nu omori). Intrebarea care se pune de ce era nevoie de o porunca divind ca aceste mitvot sa fie si scrise. intr-
adevar putem gasi o serie de argumente care sa ne convinga ca aceste mitvot date de autoritatea superioara sunt
fundamentale pentru dreptul evreiesc ca si cel al altor popoare. Printre aceste argumente gasim:

1. Forta, tarie. Idea este ca autoritatea care porunceste adauga forta poruncii. in Talmud scrie: ,Este mai
mare cel care a primit porunca si executd, decat cel care nu a primit porunca si executa” (tractatul
Kidusin 31:a). A fi mare Tnseamna nu numai a indeplini cu exactitate porunca, ci a fi In acelasi timp
generos, cu indurare. Marele rabin, Kuk (prim rabin al Israelului Tn perioada interbelica) spune ca
acestea sunt amanuntele pe care Toraua le adauga celor zece porunci si care lipsesc la natiunile care
au luat doar cele zece porunci.

2. Dreptul si morala. In dreptul modern s-a stabilit c& aceste doua principii sunt separate, cele doua parti
sunt judecate doar dupa lege, iar judecatorul decide doar dupa criterii de justitie. Spre deosebire de
acest lucru, in halachaua evreiasca aceste doua principii fundamentale sunt legate intre ele. Poruncile
morale obliga intotdeauna cu toate ca nu pot fi impuse, decat dupa regula numita in halacha ,lifnim
misurat hadin” pTa niwn nn9Y. in halacha judecatorul este autorizat sa tind seama si de considerari de
morala. Din aceasta cauza exista in dreptul evreiesc idea de exceptie de la lege ,lifnim misurat hadin”
I"Tn n1iwn 0197 (dincolo de linia legii).

3. Dreptul si generozitatea (tdaka np1v). Morala este sensibila de obicei fata de cei slabi si dreptul
evreiesc 1i apara in mod deosebit. Spre deosebire de dreptul popoarelor care adopta egalitate totala,
dreptul evreiesc 1i apara pe cei slabi in mod aparte. Asa apare grija aparte pentru vaduva si orfan, grija
pentru cel care nu este fn stare sa-si achite datoriile etc. Rambam (Maimonides) spune: ,Rolul
judecatorului este sa-l salveze pe cel opresat de asupritor” (Hilchot Sanhedrin 2:7).

in dreptul evreiesc exista o aparare excesiva pentru cel care se afla pe marginea vietii. Asa ca femeia nu are voie
sa se atinga de pruncul ei prin avort, iar pe de alta parte nu este voie ca un bolnav terminal sa fie deconectat de la
aparatul de respiratie.

4, Adevarul si dreptul. Cateodatd adevarul se ciocneste cu stabilitatea. in dreptul modern se prefera de
obicei stabilitatea juridica si ca atare dosare judecate definitiv se redeschid foarte greu. Mai exista si
regula prescriptiei. Toate acestea nu exista in halacha. Aici este necesar ca sa fie observate precis
probele aduse de procuror de halacha. Pe cand redeschiderea unui proces definitiv astazi este aproape
imposibil, in halacha este cu mult mai usor, cu toate ca si aici sunt limitari (vezi Talmud tractatul
Sanhedrin 31:b).

5. Scopul justitiei. Justitia in general are ca tel repararea lumii si pastrarea ordinii sociale, pe cand dreptul
evreiesc care este o parte din halacha are scopul de a repara ,trupul si sufletul” si ,sa va fie bine” (vezi
Deuteronom 5:33).

6. Echilibru intre valori. Toate sistemele de drept se bazeaza pe valori, chiar daca ele nu apar verde in
ochi. Aceste valori difera de la o societate la alta. De exemplu ,onoarea, demnitatea omului” este
perceput la evrei diferit de alte societati. Insa aici nu este vorba doar de valori de morald amintite mai
sus, ci chiar de reguli juridice ,tehnice”. De exemplu un contract intre doud parti. Dupa halacha un
contract este finalizat odata cu primirea marfii, pe cand in dreptul general este de ajuns intelegerea de
,vanzare-cumparare”, adicd intelegere fara finalizarea primirii marfii.

Mai exista o serie de diferente esentiale intre dreptul general si cel evreiesc pe care nu le vom aminti.

in concluzie, diferentele dintre dreptul evreiesc si cel general sunt mai mari decat asemanarile. De aici putem
intelege mai bine cuvintele profetului Mica 4:5:

»Caci toate popoarele vor umbla fiecare in numele dumnezeului sau, dar noi vom umbla in numele lui Adonai
pentru totdeauna, in vecii vecilor”.



Cateva cuvinte despre tribunale. in perioada biblica, legea - halachaua se implementa direct de judecatori care
stateau la portile oraselor si judecau. in perioada post-biblica judecata se desfasura in tribunale, cu judecatori,
procurori si avocati, iar singura lege era halachaua. Astazi, in Israel sunt doud sisteme de tribunale paralele.
Primul, tribunalele civilele care judecd dupa dreptul civil modern toate felurile de procese. in paralel, existd un
sistem de tribunale religioase care judeca doar probleme personale intre om si semenii lui: divort, mostenire, tutela
pe copii etc. Legea este doar halachaua. De obicei, se poate alege la ce tribunal apelezi.

Pericopa Mispatim - Tablele legamantului nini7
nnan luhot habrit [anul 5780]

La sfarsitul acestei pericope, Mispatim, noi auzim pentru prima oara despre tabelele din piatra pe care sunt scrise
cuvintele legamantului: ,Si Adonai a spus catre Mose, urca la mine in munte si stai acolo, iar eu fti voi da tabelele
de piatra si legea si porunca mitva pe care le-am scris ca sa-i fnvat” (Exod 24:12). Dictonul ,tabelele
legamantului” apare pentru prima oara in cartea Deuteronom 9:9: ,Cand m-am suit pe munte ca sa primesc
tabelele de piatra, tabelele legamantului, pe care I-a facut Domnul cu voi”. Noi vom dezbate cateva teme legate de
tabelele legamantului.

Sursele in Tora
in afara de sursa din pericopa Mispatim. Mai apar aceste tabele in sase surse din Tora:

1. Exod 31:18: ,Cand a ispravit sa graiasca cu el in muntele Sinai, [Dumnezeul] i-a dat lui Mose doua table
ale marturiei, doua table de piatra scrise cu degetul Dumnezeului”.

2. Exod 32:15-16: ,Mose s-a intors si a coborat din munte, avand in mana cele doua table ale marturiei,
table scrise pe ambele fete, scrise pe o parte si pe alta. lar tablele erau lucrarea Domnului si scrisul era
scrisul Domnului gravat pe table”.

3. Exod 34:1: ,Domnul i-a spus lui Moise, ciopleste-ti doud table de piatra precum cele dintai si voi scrie pe
aceste table cuvintele care au fost pe tablele cele dintai, pe care le-ai sfaramat”. Dupa aceea in versetul
4: ,Si a cioplit [Moise] doud table de piatra ca cele dintai si s-a sculat Moise dis-de-dimineata si s-a suit
pe muntele Sinai, precum i poruncise Adonai si a luat in mana cele doua table de piatra”.

in acest capitol, in versetele 5-25 apar cele 13 ,principiile credintei - masuri” midot niTn si apoi sunt o serie de
avertizari despre idolatrie, pe urma vin regulile Sabatului, asemanator ce cele din pericopa Mispatim. Pe urma ne


https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-tablele-legamantului-%d7%9c%d7%95%d7%97%d7%95%d7%aa-%d7%94%d7%91%d7%a8%d7%99%d7%aa-luhot-habrit-5780/
https://www.evrei.ro/pericopa-mispatim-tablele-legamantului-%d7%9c%d7%95%d7%97%d7%95%d7%aa-%d7%94%d7%91%d7%a8%d7%99%d7%aa-luhot-habrit-5780/

intoarcem la table, Tn Exod 34:27-28: ,Si Adonai a spus cdtre Mose, pune in scris cuvintele acestea, caci pe temeiul
acestor cuvinte am incheiat cu tine legamant si cu poporul lui Israel. El a fost acolo cu Dumnezeul patruzeci de zile
si patruzeci de nopti. Paine nu a mancat si apa nu a baut. Si a scris pe table cuvintele legamantului, cele zece
cuvinte”.

Sursele urmatoare sunt din cartea Deuteronom:

4. Deuteronom 4:13: ,Si El v-a vestit legamantul sdu pe care v-a poruncit sa-l faceti, cele zece cuvinte si
le-a scris pe doua table de piatra”.

5. Deuteronom 9:9-17: ,,Cand m-am suit pe munte ca sa primesc tablele de piatra, tablele legamantului pe
care l-a facut Domnul cu voi si am ramas pe munte patruzeci de zile si patruzeci de nopti, n-am mancat
paine si n-am baut apa. Si Domnul mi-a dat cele doua table de piatra scrise cu degetul lui Adonai, si pe
ele erau toate cuvintele pe care vi le-a spus Adonai pe munte din mijlocul focului in ziua adunarii. Si a
fost la sfarsitul celor patruzeci de zile si patruzeci de nopti, Adonai mi-a dat cele doua table de piatra,
tablele legamantului... Si m-am intors si am coborat de pe munte si muntele ardea cu foc si cele doua
table ale legamantului erau in amandoud mainile mele. Si am vazut si iatad pacatuiserati impotriva lui
HASEM, va facuserati un vitel turnat; repede va abatuserati de la calea pe care v-o poruncise Adonai. Si
am apucat cele doua table si le-am aruncat si le-am sfaramat inaintea ochilor vostri”.

6. Deuteronom 10:1-5: ,in timpul acela Dumnezeu mi-a zis, ciopleste doua table de piatra ca cele dintai si
suie-te la Mine si fa-ti un chivot de lemn. Si Eu voi scrie pe table cuvintele care erau pe tablele dintai. pe
care le-ai sfaramat, si tu sa le pui in chivot. Si am facut un chivot din lemn de salcam si am cioplit doua
table de piatra ca cele dintai si m-am suit pe munte cu cele doud table in mana mea. Si El a scris pe
table, ca cea dintai scriere, cele zece cuvinte pe care le spusese Adonai catre voi pe munte din mijlocul
focului in ziua adunarii, si Adonai mi le-a dat mie. Si m-am intors si am coborat de pe munte si am pus
tablele in chivotul pe care-l facusem si ele sunt acolo asa cum mi-a poruncit Domnul”.

in Tanach, in afara Toraei mai apare un verset identic care se repetd de cateva ori in cartile Regi si Cronici:

7. Regil, 8:9: ,Nu era nimic in chivot decat cele doua table de piatra pe care le pusese acolo Moise acolo
la Horev, unde Dumnezeul a facut legamant cu Bnei (fiii) lui Israel dupa ce au iesit ei din tara Egiptului”.

Cine a scris tablele?

Este clar din scripturd cd Dumnezeul a scris primele table. Tablele sunt facute prin minune. in Misna, tractatul Avot
5:6 este scris ca tablele apartin celor zece lucruri care au fost facute inca la crearea lumii, in ajun de Sabat ,intre
sori”, adica cu caderea intunericului. Misna mai adauga inca cateva lucruri care au fost create atunci. in afara de
minunea crearii tablelor de la inceput, inteleptii mai adauga minunea scrierii. Literele erau foarte vizibile pe
ambele fete ale tablelor, gravate in toata adancimea lor, iar literele Mem Sofit si Samech, care sunt rotunde si
goale pe dinduntru ramaneau si nu cadeau.

in ceea ce priveste al doilea rand table, sursele sunt mai putin clare. Este scris clar ca ele nu erau minunate, ci au
fost cioplite de Mose. Dar despre intrebarea cine le-a scris, depinde unde citim si cum interpretam. Sursa nr. 3
(Exod 34:25) cuvantul ,,a scris” poate fi interpretat in doua feluri: ori se refera la Mose ori la Kados Baruch Hu. Asta
spre deosebire de sursa nr. 6 in care cuvantul ,a scris” se refera fara dubii la Kados Baruch Hu.

Ce era scris pe table?

Pe primele table nu stim deloc ce era scris. Stim doar ca tablele sunt divine si la fel si scrisul este divin. Continutul
insa nu ne este spus. Pe cel de al doilea rand de tabele este scris ca contineau aceleasi lucruri ca si primele table si
ca ele sunt cele zece cuvinte. Este foarte interesant acest cuvant folosit pentru cuvinte davar-devarim nmaT - 127
la masculin cu toate ca in Talmud este vorba despre Aseret HaDibrot ninaTn nwy care arata mai mult ca feminin.



Dar dupa forma singularului diber, 727 ne este clar ca forma este la masculin.

in Talmud lerusalmi, tractatul Sekalim 14, citim si alte lucruri despre table: ,Cum erau scrise tablele? Rabi Hanina
Ben Gamliel spune ca erau cinci pe tabla asta si cinci pe tabla cealalta si Rabanan spun zece pe o tabla si zece pe
cealaltd. Rabi Sim'on Ben lochai spune douazeci pe una si douazeci pe cealalta. Rabi Somai spune patruzeci pe una
Si patruzeci pe alta”.

Noi cunoastem numai varianta de cinci pe fiecare numai pe o singura fata. Dar varianta cea mai frecventa este de
douad table identice de tot. Tablele au fost scrise pentru incheierea unui legdmant si din cauza aceasta au fost
scrise identic pe doud exemplare. Unul pentru Fiii lui Israel si unul pentru Domnul care s-a pastrat in chivot. in
paranteza spunem ca este o problema cu impartirea ,poruncilor” in cele zece cum apar de obicei pe table fiindca
ea nu este identica cu impartirea lor in cartile noastre de Tora. Sunt si diferente intre cele din Smot/Exod si cele din
Deuteronom. Despre asta vom scrie detailat in pericopa Vaethanan.

Sunt comentatori care sustin ca pe primele erau cele zece cuvinte cum apar in Exod pe cand pe al doilea erau cele
care sunt in Deuteronom.

Forma tablelor

Forma tablelor nu apare nicdieri in Tora si noi invatam despre asta din midrasim. Sunt doud variante principale,
care apar in multe locuri in Talmud si midras. in prima varianta, forma era de patrat, cam de marimea chivotului
adica cam 60 cm., pe fiecare parte 6 tefahim o'nou (unitate de mdsura pentru lungimi de aproximativ 10 cm.).
Cealalta spune ca era dreptunghiulara, lungimea de 60 cm si latimea de 30 cm. Grosimea lor era de 30 cm. Este
posibil ca variantele de marime sa depinde de varianta de cinci cuvinte pe una sau de zece cuvinte pe una. Nici
una nu era rotunjita sus dupa cum suntem obisnuiti sa le vedem fin tablouri si sculpturi. Forma aceasta ne-a venit
din arta crestina medievala.

Pericopa Pekudei - Despre increderea poporului
si incalcarea increderii poporului [anul 5784]

Pericopa noastra incepe cu un prim raport public din Tora, poate primul din istoria mondiala. Motivul raportului este
terminarea construirii Tabernacolului, care este primul proiect national al poporului evreu in perioada desertului.
Finantarea acestui proiect national s-a facut prin ,colectare comund” si prin donatii personale facute de popor.
Moise a declarat strangerea donatiilor si a imbinat sursa ei cu o poruncad divina: ,Moise a spus intregii obsti a
copiilor lui Israel astfel, acesta este lucrul pe care |-a poruncit Domnul spunand” (Exod 35:4). Dupa aceasta
introducere in care poporul este informat cad aceasta este initiativa Domnului si nu un proiect particular al lui Moise.


https://www.evrei.ro/pericopa-pekudei-despre-increderea-poporului-si-incalcarea-increderii-poporului-5784/
https://www.evrei.ro/pericopa-pekudei-despre-increderea-poporului-si-incalcarea-increderii-poporului-5784/

Dupa aceea Toraua continud: ,Luati din ceea ce aveti o donatie pentru Domnul. Oricine pe care il indeamna inima
sa aduca donatia Domnului ...", iar aici vine o detailare a ceea ce este necesar la Tabernacol; metale: aur, argint si
arama, tesuturi si pietre pretioase (Exod 35:5-10).

Fiii lui Israel se alatura acestui proiect national, iar colectarea comuna reuseste, dupa cum scrie: ,Au venit barbatii
Tmpreund cu femeile, oricine pe care 1l inspirase inima” (Exod 35:22) si in continuare: ,Orice barbat si femeie a
caror inima i-a indemnat sa aduca pentru toatda munca pe care Domnul a poruncit prin Moise sa fie facuta. Copiii lui
Israel au adus o ofranda de bunavoie pentru Domnul” (Exod 35:29).

Pericopa incepe cu versetul urmator: ,Acestea sunt socotelile Tabernacolului, Tabernacolul Marturiei, care au fost
facute dupa porunca lui Moise, munca levitilor fiind data in seama lui Itamar, fiul preotului Aaron” (Exod 38:21).
Midrasul despre acest verset incepe cu un principiu de baza care se invata intr-un verset din cartea Proverbe
28:20: ,,Omul de incredere este mult binecuvantat, dar [daca] alearga dupa bogatii nu va fi curatat (nevinovat)”.
Acest verset este temelia principiului din Midras Raba, Smot Raba 51:1: ,Rabi Tanhuma Bar Aba spune: omul de
Tncrederi este mult binecuvantat - Domnul Dumnezeu aduce peste ei binecuvantari, [pe cand] cel care alearga
dupa bogatii nu va fi crutat”.

Din comentariile si explicatiile marilor intelepti noi deslusim mai bine acest principiu: omul care actioneaza ,cu
credinta” este demn la binecuvantari, pe cand cel care este lipsit de credinta si actioneaza prin Tnselatorie este
potrivit pedepsei.

Moise, care era gestionarul adundrii donatiilor la care a-au alaturat toti fiii lui Israel, a starnit suspiciuni la o parte
din popor, dupa cum ni se povesteste in midrasul Smot Raba: ,Tot ce s-a facut la construirea Tabernacolului a fost
dupa instructiunile lui Moise. El le-a spus: veniti iar eu va voi face socoteala. Apoi a addugat , Acestea sunt
socotelile Tabernacolului”, asa si asa a iesit socoteala ... atunci toti s-au limpezit in legatura cu socoteala ... De ce
le-a facut Moise socoteala? Deoarece el a auzit un zvon nebun murmurat in spatele sau in care susoteau: Uitati
cum fsi unge Moise spatele si gatul. lar altul spune: tu care ti-ai luat sarcina sa conduci construirea Tabernacolului,
cum de cauti s& te imbogatesti? in momentul in care Moise a auzit toate acestea le-a spus: cand se va termina
constructia va voi face socoteala si asa a facut , Acestea sunt socotelile Tabernacolului”.

Midrasul Yalkut Simoni mai adauga la aceste zvonuri: ,Mai spuneau, tu mananci de la evrei, tu bei de la evrei, tot
ce ai este de la evrei”.

Chiar si In dreptul modern, abuz de incredere sau abuz de putere sau in serviciu sunt acuzatii grave aduse unor
demnitari ai statului care au pacatuit. insa ele provin de la dreptul biblic pe care il vom prezenta in continuare.

Despre ,incredere” in Tanach (Vechiul Testament)

Domnul insusi graieste despre rolul de conducator al lui Moise si al actiunilor sale facute cu loialitatea fata de
sarcina sa: ,Dar cu slujitorul Meu Moise nu-i asa. in toatd casa Mea el este de incredere” (Numeri 12:7). Midrasul
Smot Raba spune in legatura cu acest verset: ,Omul de incredere este Moise fiindca el este fidelul lui Dumnezeu si
tot ce le poruncea lor era binecuvantat. Aceasta s-a intamplat cand un levit (Korah - Core) a cerut preotia cea
mare, iar sfarsitul lui a fost ca ,pamantul si-a deschis gura” (Numeri 16:32). Altceva. Moise este omul de incredere,
fiindca de obicei numim pe oarecare responsabil pe finante doar daca ei sunt cate doi. lar cu toate ca Moise a fost
el singur trezorierul, el i-a chemat pe ceilalti si a facut socotelile in fata lor si despre aceasta s-a spus ,Acestea sunt
socotelile Tabernacolului ... care au fost facute dupa porunca lui Moise” de Moise cu mainile lui ltamar”.

Fidelitatea despre care este vorba in acest midras se refera intre altele si la fidelitatea unei persoane publice in
ceea ce priveste banii, adica nu profita de pozitia fnaltd ca sa faca abuz de incredere sau abuz de putere. Astfel,
noi citim despre regele lehoas - loas care a vrut sa colecteze bani pentru reparatiile in Templu ,,Nu le cereau
socoteald oamenilor in mana cdrora puneau banii ca sa-i dea lucratorilor fiindca munceau cu fidelitate” (2Regi
12:15).

increderea biblicd nu se referd doar la chestii de bani, ci la orice gestionare a finantelor publice cu fidelitate.



Cuvantul ,incredere” poate fi gasit si in sens de ,dreptate”. Asa de exemplu in Psalmi: ,El va judeca lumea cu
dreptate si popoarele cu fidelitatea sa (96:13); iar in Proverbi ,Cel ce vorbeste cu fidelitate, spune ce este drept”
(12:17).

,Fidelitate” se poate gasi si in sens de ,integritate”. Asa de exemplu regele lehosafat - losafat porunceste
judecatorilor: ,Si le-a dat porunca spunand: Lucrati in teama de Domnul, cu fidelitate si cu o inima intreagd”
(2Cronici 19:9). Comentariul ,Metudat David” (Cehia, sec.17) adauga ,Asa sa faceti in judecata”.

in ciuda acestora, complexitatea omului il calauzeste la situatii in care aproape ca nu gasim pe cineva la care nu se
ascund unele fapte cu un pic de ,incalcare a increderii”. Asa de exemplu ne spune regele David in Psalmi: ,Pentru
ca cel loial a pierit, pentru ca cei fideli au disparut dintre fiii oamenilor” (12:1). Regele Solomon ne spune in
Proverbe: ,0ameni de incredere cine mai gaseste” (20:6). Cu alte cuvinte, aproape ca nu se gaseste asa o
persoana. in fiecare dintre noi se ascunde ceva care il indeparteaza de la definitia de ,,om al increderii” in sensul
absolut al cuvantului. Si poate ca ar fi bine sa ne adaptam la gandirea ca ,increderea” este domeniul exclusiv al
Domnului Dumnezeu, dupa cum remarca Moise: ,Dumnezeu al credintei si fara prihana, drept si corect este EI”

(Deuteronom 32:4).

Pericopa Pekudei - Sehina nmmwan (Prezenta
divina) [anul 5785]

in pericopa Pekudei scrie: ,Atunci norul a acoperit Cortul IntalInirii si slava Domnului a umplut Tabernacolul. Si
Moise nu a putut sa intre in Cortul Intalnirii, caci norul sélasluia asupra lui si slava Domnului umplea Tabernacolul”
(Exodul 40:34-35). Se pune intrebarea ce inseamna ,slava Domnului” sau dupa cum se cheama de obicei Sehina,
care a umplut Tabernacolul si I-a impiedicat pe Moise sa intre? Exista in chestiunea aceasta o divergenta profunda
intre inteleptii evrei. Unii cred cd Sehina este unul din numele Domnului, pe cand altii sustin ca este doar o
ipostaza care-L reprezinta pe Dumnezeu.

Cand inteleptii Talmudului vorbesc de Dumnezeu, coborarea, urcarea si iesirea Sa, ei folosesc ,Sehina”. Prezenta
Domnului - Sehina - depinde de nivelul moralei poporului. Midrasul de legenda Beresit Raba ne povesteste cum de
fiecare data cand o generatie a pacatuit, Sehina s-a retras intr-una din firmamentele cerurilor. De exemplu, pacatul
primului Adam, pacatul lui Cain, pacatul generatiei potopului, pacatul Sodomitilor si altii. Cei care au reusit sa-I
coboare, au fost ,perfectii”, tadikim, ca Avraham, Isaac si lacov sau chiar Moise.

Existd de asemenea o disputd in legaturd cu prezenta Domnului in Templu. in midrasul Smot Raba 2:2 scrie:


https://www.evrei.ro/pericopa-pekudei-sehina-%d7%94%d7%a9%d7%9b%d7%99%d7%a0%d7%94-prezenta-divina-anul-5785/
https://www.evrei.ro/pericopa-pekudei-sehina-%d7%94%d7%a9%d7%9b%d7%99%d7%a0%d7%94-prezenta-divina-anul-5785/

»Smuel Bar Nahman a spus, pana cand nu a fost distrus Templul, Sehina se afla acolo ... iar cand Templul a fost
distrus, Sehina s-a retras in ceruri ... Rabi Eliezer spune, Sehina nu s-a miscat din Sanctuar ... cu toate ca el a fost
distrus, a ramas in sfintenia lui. Rav Aha spune, niciodata Sehina nu se misca de la Zidul de Vest (astazi:
plangerii)”. insa sunt filozofi evrei care sustin ca nu trebuie sa interpretam expresiile acordate Domnului ca fiind
indreptate spre El personal ca nu cumva sa ne incurcam cu o personificare a Lui, un lucru aprig interzis.

Astfel, Rav Saadia Gaon (Rasag, Egipt-Irak sec. 10) spune cd nu avem incotro decat sa acceptam ca de fiecare datd
cand ni se povesteste ca oameni I-au vazut pe Domnul, este vorba de o entitate care il reprezinta pe Dumnezeu pe
care El I-a creat pentru aceea ocazie in mod special dintre unul din ingerii care sunt in jurul Lui care are lumina si
splendoare - acesta este ,slava Domnului”, iar inteleptii I-au numit ,,Sehina”.

Rambam (Maimonides, Spania sec. 12) il urmeaza pe Rasag, dar il si contrazice: ,Slava Domnului se refera de
obicei la lumina creatiei pe care Domnul il raspandeste printr-o minune in anumite locuri ,Slava Domnului asezase
pe muntele Sinai " (Exodul 24:16) ... insa sunt cazuri in care apare El insusi real ,Arata-mi rogu-Te, slava Ta"
(Exodul 33:18) si urmeaza si raspunsul ,Caci nimeni nu-Mi poate vedea fata si sa traiasca” (Exodul 33:20), iar
acesta dovedeste ca slava de aici este vie ... cateodata slava se refera la admirarea Domnului de catre toti
oamenii” (More nevuhim, Calduza sovaielnicilor 1-64:a).

Ramban (Nahmanides, Spania, sec.13) se opune vehement parerii lui Rambam si a filozofilor evrei. El afirma ca
este adevarat ca Moise a refuzat sa primeasca un fnger in locul Domnului, Tnhsa Divinitatea nu este de teapa
Tngerilor, ci este in forma de creatura, reprezentant direct al Dumnezeului.

Cabalaua vede in Sehina o entitate aparte de Domnul insusi. Sehina reprezintd prezenta Divinitatii in lumea
oamenilor. Dupa un alt mare intelept, Rabi lehuda Ben Barzilai din Barcelona (Spania, sec. 11-12) cand este vorba
despre Sehina, aceasta se refera la ,Duhul Sfant”, care este o entitate creata de Domnul. Dupa cartea ,Zohar”,
Sehina a inteleptilor este reprezentarea divinitatii in forma reala si actiunea ei in Israel si in lume. Ea este
identificata cu ultima Sefira (Malhut) ca fiind conducatorul lumii si ,,Knesset Israel” din lumea de sus. Asadar este
vorba din nou de o entitate aparte de Domnul Dumnezeu.

Putem concluziona intr-un mod paradoxal ca cercuri de rationalism ca Rasag si Rambam aleg o metoda adecvata
stiintei secrete. ,Slava Domnului” sau Sehina nu sunt o porecla referitoare la Domnul insusi, ci 0 ,emanatie” creata
ca sa se faca legatura cu poporul evreu.

O abordare total diferita o prezinta Ranak (Rabinul Nahman Krohman, Ucraina sec. 19) care aduce idea din
dialectica hegeliana in felul urmator: fiecare popor se fortifica prin intarirea fortelor spirituale care se gasesc in el.
Din punctul acesta de vedere existd o diferentd esentiala intre Israel si restul popoarelor. in celelalte popoare
aceste forte sunt naturale si nu au o sursa aparte, pe cand Israel isi alimenteaza fortele dintr-o sursa ,,complet
spirituala”, adica direct de la Domnul Dumnezeu. Scrierile sfinte se refera tocmai la aceasta legatura metafizica
intre Israel si spiritul total cand ele ne spun ca Domnul se afla in toiul Israelului, duhul Lui se relaxeaza in mijlocul
poporului, iar prezenta Sa se intinde deasupra lui si il acompaniaza si in exil.

Pericopa Pekudei: Ce au in comun cele doua
triburi, luda si Dan [anul 5779]


https://www.evrei.ro/pericopa-pekudei-ce-au-in-comun-cele-doua-triburi-yehuda-si-dan/
https://www.evrei.ro/pericopa-pekudei-ce-au-in-comun-cele-doua-triburi-yehuda-si-dan/

Conducatori din ambele triburi au condus in perioade diferite ale istoriei poporului nostru proiecte deosebit de
importante.

Betal'el si Oholiav constructorii Miscanului (Tabernacolului)

Betal'el Ben Uri Ben Hur din tribul Yehuda a fost ales sa construiasca Miscanul. A fost addugat langa el si Oholiav
Ben Ahisamach din tribul Dan ( Exodul 31:2-6. 35:30-35). in pericopa noastra ei sunt considerati egali ca
importanta (Exodul 36:1-2): Si a facut Betal'el si Oholiav... Si i-a chemat Moise pe Betal'el si Oholiav...

Ceea ce este special in legatura dintre Betal'el si Oholiav ne spune Rasi in Exodul 35:34: Si Oholiav din tribul Dan,
dintre cele mai umile triburi, din fii slujnicelor, si I-a pus Domnul la munca Miscanului alaturi de Betal'el care era
din cel mai de vaza trib pentru a indeplini cele scrise (lov 34:19): "Si nu se va deosebi bogatul de sarman”.

Yehuda (al carui membru este Betal'el) este tribul familiei regale, in timp ce Oholiav (membru al tribului Dan) este
unul dintre copiii slujnicelor. Tribul luda a fost in fruntea marsului in desert (Deuteronom 10:14), iar Dan a fost
coada coloanei (Deuteronom 10:25). Referirea speciala la prezenta simultana si integrata a celor doua triburi la
evenimente de o asemenea importanta, in calitate de deschizator de coloana-unul si in calitate de incheietor de
coloana-celdlalt, simbolizeaza angajarea in acest mars eroic a tuturor membrilor poporului Israel, de la primul pana
la ultimul.

Cooperarea intre cele doua triburi este de fapt, mai veche, putand fi datata chiar inaintea construirii Miscanului.
Cand Yosef a cerut ca Benjamin sa ramana la el dupa ce s-a gasit cupa la el, ne povesteste Midras Beresit Raba,
Vayigas 93:7 ca cei din tribul Yehuda s-au suparat rdau de tot si au tipat asa de tare incat vocea lor s-a auzit la 400
de parsa distanta (1 parsa = aproape 4 km.), acolo unde au auzit strigatele si cei din tribul Husim Ben Dan.
Acestia au venit imediat la Yehuda si, iImpreund, au continuat sa tipe ca un gest de sfidare la adresa Egiptului.
Aceasta este, de fapt, prima colaborare intre cele doua triburi.

luda si Dan sunt cele doua triburi care au porecla de nnx 1, gur arye "leu tanar”. Ceea ce semnifica o conducere
puternica si o colectivitate ai carei oameni sar in ajutorul celorlalti.

Slomo si Hiram, constructorii primului Templu
lar aceste relatii de cooperare au continuat si mai departe.

Astfel, poate fi data ca exemplu cooperarea intre triburile Yehuda si Dan cu ocazia construirii primului Templu in
locul lui definitiv la Yerusalayim. Slomo Hamelech (regele), bineinteles din tribul luda, a condus construirea
Templului si constructorul care I-a construit a fost Hiram, a carui mama era din tribul Dan si al carui tata era din
tribul Naftali (1 Regi 7:14, 2 Cronici 2:13).

in Midrasul Yalkut Sim’oni se face o paralela intre constructorii Miscanului si cei al Templului: A spus Rabi Levi in
numele lui Rabi Hiia fiul lui Hanina: Vei gasi cand a fost cladit Miscanul doua triburi au luat parte la munca lui tribul
lui Yehuda [prin] Betal'el si tribul lui Dan [prin] Oholiav fiul lui Ahisamah. Deasemenea in cladirea Templului de la



lerusalim "fiul unei vaduve din tribul Dan” si Slomo fiul lui David din semintia lui Yehuda.

Rasi ne explica cauza conexiunii intre cele doua triburi. El pune intrebarea: ce importanta are sa stim din ce trib
erau tatal si mama? Ne povesteste despre Rahel care a spus: am intors-o atata pe toate partile, pana am ajuns sa
ma compar cu Lea, sora mea. Daca Lea se va putea lauda ca Betal'el, fiul ei, construieste Miscanul, impreuna cu el
va trebui sa fie si unul din copiii lui Dan (fiind vizat baiatul cel mare al lui Bilha, sclava lui Rahel), dupa cum este
scris (Exodul 38:23) Si impreuna cu el Oholiav fiul lui Ahisamah din semintia lui Dan. Si daca Slomo, fiul surorii
mele va construi Templul, cu el va trebui sa participe si unul din copiii lui Dan si Naftali.

Argumentul este simplu: ca sa nu existe invidie si tensiune intre triburi, aspectul principal il constituie stabilirea
celei mai armonioase legaturi intre extremele triburilor - superiorul si inferiorul - prin sadirea convingerii ca toate
triburile iau parte la construirea Miscanului.

Samson - tatal din Dan si mama din luda; Melech Hamasiah (Mesia) -
tatal din luda si mama din Dan

Simson, unul din cei mai speciali judecatori, a combinat intre triburi altfel: tatal lui, Manoah, era din Dan si mama
lui din luda.

in alt midras (Midras Agada Beresit, Vayehi 29) ni se spune c& asa va fi in viitor cu originea lui Melech Hamasiah:
"Pui de leu luda” acesta este Mesia fiul lui David care va iesi din doua triburi tatal lui din luda si mama lui din Dan.

Sunt situatii in care cele doua puteri se concentreaza intr-o singura personalitate ca sa scoata la iveald puterea de
care este nevoie ca sa se uneasca toate triburile cu sufletul si cu trupul.

Pericopa Smot - Cadrul istoric al exilului din
Egipt [anul 5784]

B
-
=
==
=
B
-
-
-
=

De data aceasta, spre deosebire de obisnuinta noastra, vom privi unele evenimente din aceasta pericopa prin
prisma arheologiei si a istoriei.

Exilul din Egipt incepe odata cu vanzarea lui losef ca sclav in Egipt. Dupa 13 ani de robie si inchisoare, losef urca
pe treptele conducerii tarii si devine adjunctul Faraonului, conducatorul imperiului: ,Faraon i-a spus lui losef: Uite,
te-am pus peste toata tara Egiptului” (Geneza 41:41); ,Tu vei fi peste casa mea si [numai] prin cuvantul tau va fi
condus tot poporul meu, doar prin tron voi fi mai mare decat tine” (versetul 40).

Povestea urcarii fulgeratoare a lui losef de la un rob evreu Tn inchisoare la adjunctul regelui Egiptului pare le prima


https://www.evrei.ro/pericopa-smot-cadrul-istoric-al-exilului-din-egipt-5784/
https://www.evrei.ro/pericopa-smot-cadrul-istoric-al-exilului-din-egipt-5784/

vedere bizara. Nu exista niciun suveran lucid si rational care sa fi facut o asemenea numire de la un rob care
fusese in inchisoare o perioada lunga la guvernarea statului doar pentru ca a deslusit un vis. Ciudatenia devine si
mai mare daca ne gandim ca losef era semit, dupa cum el insusi marturiseste ,am fost rapit din tara evreilor”
(Geneza 40:15), iar egiptenii s-au comportat fata de semiti ca straini, chiar dusmani.

De asemenea continuarea povestii pare stranie. in urma lui losef vine in Egipt toata familia lui lacov. Faraonul ii
primeste cu bucurie si le acorda un teritoriu aparte - Eret Gosen |wia ca sa stea acolo: ,Faraon i-a spus lui losef
astfel, tatal tau si fratii tai au venit la tine. Tara Egiptului ti-e Tnainte: Tn cea mai buna [parte] a tarii sa-i asezi pe
tatal tau si pe fratii tai; sa se aseze in tinutul Gosen. Si daca stii printre ei oameni destoinici, pune-i mai mari peste
turmele mele” (Geneza 47:5-6). Care o fi cauza acestui entuziasm legat de un grup de semiti, care erau de obicei
Tntampinati in Egipt cu suspiciune si cate odata cu ostilitate.

La fel de ciudata este si intorsatura care se petrece la inceputul cartii Exod, dupa o perioada de colaborare intre
egipteni si israeliti, se urca pe tron in Egipt un rege nou, care ,nu-l cunostea pe losef” (Exod 1:8). Ce inseamna
aceasta ignorare? Doar egiptenii sunt cunoscuti din timpuri antice ca specialisti in documentarea istoriei. Noi avem
dovezi din nenumarate documente autentice si descoperiri arheologice. Mai bizara este schimbarea brusca de
conduitd a Faraonului si a egiptenilor fata de evrei, de la legdturi stranse de colaborare la oprimare, umilinta,
sclavie si pana la urma chiar si anihilare. Care era interesul egiptenilor in aceasta subjugare a evreilor ,,cu munca
grea, la mortar si la caramizi si la toata munca de pe camp; toatda munca lor cu care i-au muncit era de-o asprime
zdrobitoare” (Exod 1:14)?

Acestea sunt doar intrebarile cele mari, Tnsa mai sunt zeci de intrebari istorice la care comentatorilor le este greu
sa raspunda.

Este evident ca arheologia egipteana da raspunsuri clare la toate aceste intrebari. Cadrul povestilor din Tora la
cele doua parti ale ele - conducerea lui losef pe de o parte si sclavia si distrugerea pe de alta parte este stapanirea
Egiptului de catre asa numitii Hyksos si alungarea lor realizata de faraonul Ahmose |, cel care a infiintat dinastia a
18, din care au facut parte si renumitii faraoni Tutankhamon si Nefertiti. in anul 1720 i.e.n. triburi semitice din
Mesopotamia au invadat Egiptul si au stapanit-o de-a lungul a aproximativ 150 de ani. Este pentru prima oara cand
Egiptul este condus de straini. Aceste triburi au fost numite de egipteni ,Hyksos”, care fhseamna in limba
egipteana ,conducatori straini”, fiind forma greceasca a cuvantului. Ei au reusit sa cucereasca uriasa tara datorita
armelor lor noi si performante - calul si carele, cu care ei au devenit una din cele mai solide puteri din Orient. Ei si-
au stabilit capitala in delta Nilului, in orasul Avaris, cunoscuta din Tora ca Toan |vix (Numeri 13:22) . Ei stapaneau
atat Eret Israel cat si Siria. In Egipt perioada lor este consideratd una de decadere si oprimare. Ei au inlaturat din
conducere toata elita egipteana veche si au suprimat cu violenta orice incercare de revolta.

Istoricul evreu Josephus Flavius (sec. 1 e.n.), in cartea sa ,Contra lui Apion” citeaza un istoric grec de origina
egipteand, Manetho: ,Deodata au venit din rasarit oameni fara nume, s-au intarit si s-au napustit peste noi. Ei au
cucerit Egiptul, i-au prins pe conducatorii tarii, au incendiat orase cu cruzime, templele zeilor le-au facut praf si pe
locuitori i-au maltratat cu dusmanie”. El prezintd aici o etimologie a cuvantului Hyksos fiind legata de cuvantul
egiptean pentru ,cioban”, insa ea este astazi exclusa de egiptologi. Noi o vom ignora.

N

Urcarea brusca a lui losef semitul la putere si integrarea israelitilor ,,evrei” in administratia egipteana s-au petrecut
in prima jumatate a stapanirii Hyksosilor asupra Egiptului.

Dupa Tora si Hazal (intelepti) putem aprecia inceputul conducerii lui losef si coborarea fiilor lui Israel in Egipt ca
anul 1655 f.e.n., dupa un calcul pe care nu-l vom prezenta aici. Anul 1664 a fost anul marii urcari la putere a lui
losef. in acest an ,conducatorii straini” se aflau intr-o etapa de stabilizare incurajand grupuri de semiti si hurim s
imigreze ca sa intdreasca cuceririle si temeliile demografice. Asa este primita cu bratele deschise familia lui lacov
si asa se integreaza la varful conducerii Hyksos un rob evreu care si-a dovedit capabilitatile uriase si devotamentul
fara margini la traditia stramosilor sai semitici.

ins& noi invatam din documente egiptene ca aceasta idild nu a tinut la nesfarsit. Dupa 150 de ani, un print
egiptean pe nume Ahmose | a reusit sa organizeze o revolta si sa alunge invadatorii de pe pamantul egiptean.



Armata Hyksos s-a retras din Egipt si s-a asezat in sudul Israelului, in Neghev. insd Ahmose cu armata lui i-au
urmarit 3 ani pana cand au fost goniti din tara. Ahmose | este intemeietorul celei de a 18 dinastii si restauratorul
gloriei Egiptului. insa in Egipt a ramas o populatie semiticad mare pe care Hyksos i-a incurajat sa imigreze, iar
printre ei si fiii lui Israel. Astfel nu trebuie sa ne miram cd elita conducatoare s-a transformat intr-o populatie
suspecta si umilita. Noul rege care ,nu-l stia pe losef” este asadar Ahmose |, care i-a cunoscut foarte bine pe losef
si pe israeliti, dar s-a razbunat pe ei cu cruzime si umilinta pentru tot ce au facut inainte, cand erau o conducere
straina.

in urma traumei invaziei strainilor din Mesopotamia, regii dinastiei a 18 au hotarat sa fortifice granita de est a
Egiptului cu un zid foarte Tnalt si o serie de orase de granitd. Ramasite din acest zid au fost descoperite pe partea
de nord-vest al peninsulei Sinai. In Tora acest zid este numit ,,Surul Egiptului” nnyn W (Geneza 25:18. Din pricina
zidului zona se numeste ,desertul Sur” (Exod 15:22). Pentru indeplinirea uriasului proiect, demnitarii egipteni au
hotdrat sa nu alunge populatia semitica straina, inclusiv israelitii, ci sa-i foloseasca ca robi la construirea zidului si a
oraselor. Acestea sunt ,orasele granar” ninapn Ny (Exod 1:11) pe care le-au construit fiii lui Israel in perioada robiei
in Egipt. Dupa cronologia egipteana, expulzarea hyksosilor a avut loc in anul 1570 i.e.n., cam 125 de ani inaintea
alungarii israelitilor din Egipt. Exilul Egiptului - galut Mitraim nmnxn ni7a se imparte in doua parti: 85 de ani de
integrare in conducerea Hyksos (din 1655 pana pe 1570) si 125 de ani de robie si oprimare (din 1570 pana in
1445). Sfarsitul perioadei de robie si exploatare si trecerea la perioada de omor si anihilare ,Orice fiu care se va
naste, sa-l aruncati in Nil” (Exod 1:22) s-a petrecut probabil odata cu terminarea stagiului principal al construirii
fortificatiilor uriase. Egiptenii nu mai aveau nevoie de atat de multi muncitori, iar populatia semitica care ramasese
era o primejdie de securitate nationala in caz de o alta invazie: ,si daca se va isca un razboi, sa se aldture si ei
dusmanilor nostri si sa lupta impotriva noastra” (Exod 1:10). Asa ca este mult mai rational economic si militar sa
privim mijloacele extreme si barbare de care egiptenii s-au folosit, cu toate ca sunt inacceptabile.

Perioada conducerii Hyksos si pe urma rebeliunea lui Ahmose | ca si politica regilor dinastiei al 18, sunt cadrul
istoric si se potrivesc perfect cu descrierea evenimentelor din Tora din cele doua perioade. Fara acest cadru,
povestea ramane bizara si ciudata, cu o gramada de intrebari fara raspuns.



